## CONCIONES

DUEAD

Clerum Londinensem,

Collegii Sionensis Socios Apprime Reverendos,

In Templo ST ALPHEGI,

APRILIS Die 2.º 1703. & MAII Die 10.º 1715.

In quibus

Pœnarum Gehennalium Æternitas asseritur, & Conscientia vindicatur:

## A

LUCA MILBOURNE,
Ecclesiæ Anglicanæ Presbytero.

Εί 28 δίκαιος κάσεδης έξυσιν εν Ἡ γη δε καλύψει του δύω τω παντε χεόνω ᾿Αρπαζ΄ ἀπελθών κλέπε ὑποσέρει, κύκα Μηδεν πλανηθής εςι κάν άδε κείσις. Εχ Philemonis (Fragmentis.

O owisopor auto, nar में प्रदूषणायी । H owisois autor desotator की जान. Menander.

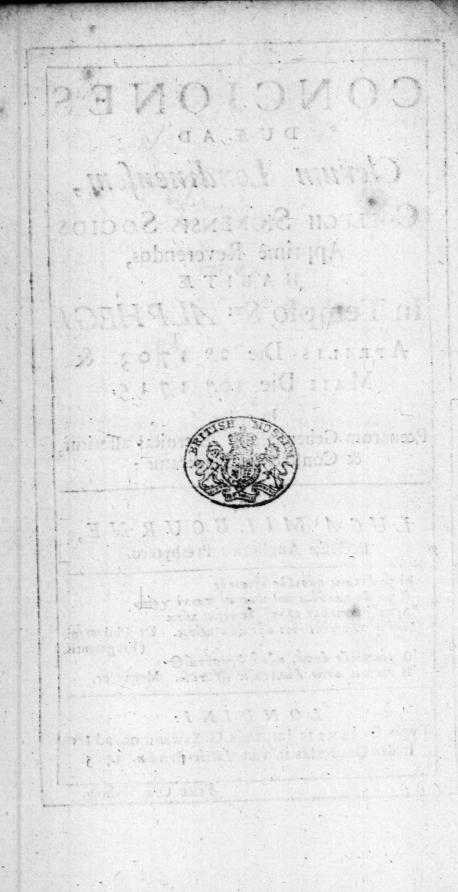
## LONDINI:

Typis G. James: Impensis G. Sawbridge, ad tres Irides Deauratas in vico Little-Britain. 1715.

Price One Shilling.

80.

K





Матт. Сар. ххv. Сотт. 46.

Καὶ ἀπελουσονται Ετοι εἰς κόλασιν αἰώ-

Et ibunt bi in supplicium æternum; Justi autem in vitam æternam.



UM Æternitatem Vitæ cælestis, æternitatem Pænarum infernalium, onúsque nobis ipsis impositum, quo cura Animarum, vitæ istius mortisque perpetuæ capacium, nobis Homuncionibus in-

cumbit, serio contemplamur; Viri, Patres, Fratrésque in Christo plurimum Reverendi! Severitatem æquè ac Dignitatem muneris nostri Pastoralis, necessario discernimus. Nostrum est æternæ Vitæ in Semitis ambulantibus animos addere. Nostrum est Errantes in veritatis vias reducere; Nostrum Lupos nocturnos ab ovili Christi arcere; Nostrum, denique, in perditionem ultroneam ruentibus obsistere; neque minore pretio Salutem propriam, præmiumve servis sidelibus promissum consequimur. Onus hoc in nos voluntarie susceptimus, Aratro cœlesti manus ultrò admovimus, neque jam nobis licet muneris Evangelici pertæsis respicere sas est. Inspiciamus ergo, Viri, Patres,

tres, Fratresque, pectorum nostrorum adyta, oculis aliorum invia; Inspiciamus Fratrum Laicorum greges, peccatis onuftos, indies ab Evangelii tramite devios, & tamen eandem nobiscum fidem profesfos, eodem Regenerationis Lavacro ablutos, ejusdem Christi membra, saltem externa & visibilia; & si verbis fidem adhibere liceat, eadem spe fretos Fælicitatis immortalis. Patet quidem falutis via certissima; aperuit nobis misericors ille Hominum Redemptor, Sanguine suo pretiosissimo, latos fatis in colos aditus: At Nobis, at Fratribus hisce nostris, ad mentem saniorem redeuntibus, peccatorum farcinas abjicientibus, conscientiis puris atque incontaminatis positis, solis aperuit : Aliàs, pateant Portæ Cœlorum incorruptæ, detur in Beatitudinem perennem semita recta, lævigata, facilis, delicissque perpetuis consita; tenebras circumquaque diffusas abigat Lux Evangelica: Nos tamen cœci, nudi, imbelles, obstinati, in pænas collabimur Gehennales. Non datur medius quidam status in suturo Seculo; aut Vita beate participes, aut Ignis nunquam extinguendi incolæ in æternum perseverabimus. Et hæc quidem inter alia, in Parabolæ hujus Epiphonemate docet Christus ille Dei, Pastorque animarum maximus, fidelissimus.

Judicis ultimi imaginem heic, emblematicam quidem, at vivam & efficacem, depingit Christus; seipsum autem, Filium Hominis sæpiùs nominatum, Judicem ponit: Majestatis suæ terrores, Angelorum Satellitium, Sessionem pro Tribunali venerandam, multitudinem tandem Judicio sistendam describit; Judicem deinde omniscium omnes in duas solas partes distribuentem, quos, Pastoris modo, in Oves & Hædos dispescit, hásque à dextrà, illos autem à sinistra statuit; Virtutis scilicet, veræque pietatis amatores Ovibus, animantium mitissimis, utilissimisque & maxime innocuis, vitiorum barbaros & inhumanos asseclas, utcunque Fidei rectitu-

dinem

dinem oftentantes, Hædis, olidis nimirum & falaeissimis quadrupedum componit. Oves igitur fuas Christus misericordes, humiles, sui generis amantissimas, fratribus suis vel minimis; Esurientibus cibos, fitientibus potum, peregrinis benevolentiam, nudis vestitum, incarceratis & valetudinariis consolationem subministrantes proponit, hæc enim omnia Pietatis specimina fide, Charitate fraterna, humanitate planè cœlesti, prognata esse dignoscuntur. Tantis verò virtutibus ornatos, equi Judicis Sententia sequitur gratissima, Venite, benedicti Patris mei, possidete paratum vobis regnum à constitutione Mundi! Hædos vero, omni bono orbatos, avaros, inhumanos, optimis quibusque viris inimicissimos exhibet, ideóque execratione istà horrenda dignissimos, Discedite à me, maledicti, in ignem aternum qui paratus est Diabolo & Angelis ejus! Hædorum ergo impietas perditionem, pietas Ovium Christi probata coronam consequitur gloriofam, Jufti namque in æternam vitam, Injufti in supplicium æternum deducentur. Cujus Sententiæ vim quo totam penitius capiamus, duæ præcipuè Quæstiones nobis excutiendæ videntur.

I. Utrum Pæna & Pramia vita futura revera, divino Judicio, aterna sint & immutabilia?

II. Quibus methodis Pænas istas aternas evitare,
Pramia autem consequi viro liceat Christiano?

Quæstio est, Utrum Pæna & Pramia sutura vita revera, Judicio Divino, aterna sint & immutabilia? Cujus quidem Quæstionis determinatio Affirmativa ideo maximè necessaria esse videtur, quòd aliàs Mina istæ Prophetica & Apostolica in peccatores impenitentes licet & obstinatos prolatæ, in sumos ibunt; neque nostrum erit, tanta sollicitudine, ut impios ab erroribus suis convertamus invigilare.

gilare. Mala quidem in se omnibus modis fugienda esse confitemur; at verò mala, tempore quodam certo, nobis utcunque incognito, terminanda, magni Animi viris haud adeousque terrori sunt, ut se voluptatibus terrenis istorum causa omnino præcludendos esse credant. Requies siguidem perpetua, fælicitas nullis tempestatibus agitata, eò fruenti gratior erit, quò per plures fati Difficultates & Discrimina severiora conquisita. Virtuti, odiis quamvis continuis ferme obrutæ calcar subdit maximum expectata fælicitas; peccatori Ignis tantum Purgatorii supplicia, etiam per millenos Annos, sustinenti Patientiam simul & Audaciam sufficiet futuræ tandem Libertatis certitudo. Pastoris hinc Prudentis & Fidelis erit, non ponitentiam sceleratis pleno ore, verbisque quæsitis, ingerere, fed Confcii Pectoris vulneribus oppressum solari, auspicatissimum fortis acerbioris eventum prædicare, mentémque tolerandis suppliciis, haud duraturis, paratiorem reddere. At nos non sic didicimus Christum; non in hunc finem Divinis legibus insudavimus, ut delinquentibus, sceleratis, impænitentibus, pulvinaria substituamus; ut inferni, excidique in æternum continui, terroribus eximamus; ut Divina Gratia & intenfissima Misericordia abusos omnia sibi pulchra, quieta, perpetua promittere doceamus; Spartam illam aliis adornandam relinquimus; atque sicut Piis, omnique virtute Christiana Conspicuis, beatam & sempiternam Dei Visionem, Domini nostri Christi nomine, spondemus; ita Satanæ fubditis, vitamque enormem, veræ Pietatis contemptu infamem, agentibus, eodem venerando nomine, pænas æternas, ineffabiles, nullo tempore leniendas, meritò denunciamus: Nondum enim omnes Catholica Fidei Articulis nuncium remisimus: Credimus Resurrectionem mortuorum, Credimus Judicium futurum, Judicemque Christum Dei errandi nescium; ipsius Tribunali omnesquoscunque

quoscunque bumani generis sistendos, & rationem de propriis sactis reddituros, eosque qui benè secerunt in aternam vitam ituros, qui malè in Ignem aternum. Scientes ergo terrorem Domini hominibus 2 Cor. v. suademus; Innocentiam, Puritatem, Sanctimoniam, 11. Obedientiam, Charitatem non sucatam, Christianam Religionem præ se ferentibus, inculcamus; Libidinum vero suarum Capivos in Libertatem E-vangelicam asserere, à proterviæ verò & malitiæ propriæ inquinamentis, suppliciorum immortalium intuitu suscitare conamur.

Verumenimverò, qui aliter, etiam inter Christianos dictos, de his rebus sentiant, non desunt. Sociniani nimirum, Animas damnatorum non in eternum excruciandas, at verò in aternum perituras, vel in nihilum redigendas pronunciant. Sententiæ vero huic cum Anima rationalis Immortalitate, ab omnibus sanà mente præditis agnità, nequaquam convenire videtur. Deus enim per se, vel Natura immutabilis, quas creavit immortales Animas, se in statum mortalem réducere velle, nusquam indicavit. Hominem ab origine mortalem & mutationi obnoxium, uti ex materià corruptibili conflatum, creasse liquido constat; non tamen, nisi peccantem, moriturum. Hinc, quum quotidie emorientes Adami Posteros aspiciamus, conditionem humanam primævam, non in se immutatam, sed peccari mercede donatam credimus; mortique imperium fuum in creaturam, Natura mortalem vindicandi, concessam potestatem faciles agnoscimus. Nobis equidem mortis jura penitus incognita fatemur; quando vero beatas in Cœlis animas fælicitatem fuam rectissime femper intelligere statuimus, absurdum nullo modo aut durum videri potest, si Judicis sacerrimà sententià damnatos, se exinde in perpetuum mori sentire, Titisque ad imaginem, immortalia Jecora vulturibus infernis in æternum tondenda præbere, decernamus. Mortem vivacem, pænas

pænas supplicia post se vinculis firmissimis trahentes, dolores perpetuitate auctos, fensibus acutis & exercitatis acerbiores adhuc & minus tolerandos, Facultates omnes rationalis Anima, nullis debilitati corporis exuviis oppressæ, cruciatuum severitate, exhaustas quidem, sed non extinctas, flammas per infinita Sæcula, præteritorum scelerum conscientia, renovatas, ictus offensæ & iratæ Deitatis in Animam, suà proprià sententià damnatam, continuando repetitos, nobis ipsis fortean meditatione feverà rigidà effingere,& inde horrendam hominum in impietate pertinacium sortem, aliis ob oculos ponere poterimus; quid autem in hujusmodi damnatorum speculo, aut Anima peccatrice, aut justiffimo Judice indignum effe videatur ? Inter Fidelium & Infidelium Animas nullam omnino Differentiam ponit Scriptura facra, non has originali immortalitate exutas, illas verò auctas refert; neque his aliam quam istis, nisi quoad eventuum consequentiam, Refurrectionem promittit: Nos autem, de abfoluta omnium hominum cujuscunque generis Resurrettione, ubivis certiores reddit. Sin autem Spiritus damnatos, post latam sententiam, Deas in totum extinguere decreverit, quid impedit quo minus in prima sontium Dissolutione, quod decreverat effectum daret? Cui bono in futuri Judicii tempora Animarum hanc annihilationem procrastinaret? Ut quid damnandorum corpora resuscitaret, animamque liberam pristino ergastulo restitueret? Anima corpore soluta Eterni vastum Oceanum immediate ingreditur, tempora ulteriùs dinumerare omittit, quà vi tandem æternitatem concessam exueret? Quibus adminiculis Spiritus immortalis in statum mortalem, & evanidum retraheretur? Detur tandem totum hominem resurgentem exterminatum iri, Epicuri de grege Porcus, cantilenam & tutò sibi. I Cor. xv. istam occinere possit, edamus & bibamus, cras enim moriemur; quanto vero solamini hominum scele-

ratiffimis

32.

ratiffimis effet hujusmodi fententia! Quantis ter-

roribus humana in impietatem proclivior ablolveretur Natura! Refurgentem vita donari necessum eft, corporis enim cum Anima coalitio repetita Vitam reducit; an verò ideo vivamus iterum, ut iterum quam citiffime moriamur? Tantane erit inter Mortem primam & fecundam differentia, ut quem Spiritum Prior Superstitem reliquerat, Pofterior in nihil fuum originale redimeret? At Mors hæc nullo modo dicenda erit; mortis est juncta quidem dissociare, non verò dissociata penitus extinguere, aut è rerum Natura tollere. Divina quidem sublata Providentia, tota hæc mundi Fabrica, non in antiquum Chaos, sed in pristinum nibil protinus rediret; morientibus autem nobis, Providentia ista Dei non tollitur quoad nos, sed & post deletum Mundum, redintegrascet & superstitibus beatorum Animis in æternum invigilabit. Istorum autem omnium hominum quorum Pulvis in Ternam Beclef. xil fuam unde erat revertatur corum & Spiritus redibunt 7. ad Deum qui dedir illos; pulvis autem malorum æque ac benerum, in terram indies revertitur (iftis folis quos vivos ultima Cœli tuba invenerit exceptis) malorum igitur æque ac bonorum Spiritus ad Deum datorem revertuntur; an verò redeunt tantum ut abjiciantur? Ut vindictam coelestem, sublata penitus existentià, evaderent? Ut Vitæ in peccatis protracta, unico folo ichu pænas darent? Hæc equidem neque verisimilia videntur, neque Justitiæ Divinæ congrua dici possunt.

29. Sunt autem qui Origeni istam affricant fententiam, pænas inferni non fore aternas, sed, post millenos demum annos, tum animas damnatorum, diu flammis subtilissimis excruciatas & expurgatas, tum ipsos Damonas, superbia & Rebellionis primave panitentia affectos, ex horrendo isto & plusquam Aineo flagrantis sulphuris tacu emersuros. Sæpiùs quidem Origenes ille de Ione quodam Luftrali, & in emenda-

a

te

di

S

V

ti

p

T

d

n

F

tionem peccantium designato, in libris suis contra Celsum, verba facit ; ex quibus male intellectis, insulsi quidam ex antiquis Haretici absurdam istam exhausere sententiam. At at candidioris effet ingenii, effata istiusmodi, de Universà mundi conflagratione à Prophetis & Apostolis Domini nostri prædictà, qua, totius naturæ liquefactà compage, corpora hominum defæcata, spiritualia & incorruptibilia ex incendio isto fatali prodirent, Tribunali summo se sisterent, & subitanea illa mutatione tam fælicitati, quam suppliciis ferendis, aptiora redderentur; & hæc quidem ex Origenis fcriptis mihi potissimum elicienda videntur. Concedatur autem fungos quoldam & nullius acuminis Hereticos ridicula quædam de redemptione Angelorum & Hominum damnatorum somniasse; remedium hoc Angelis istis notum fuisse, an omnino incognitum statuamus? Si incognitum ponamus, Deum hoc apud se tacitum decrevisse; spiritubus autem iftis miserrimis nullo unquam tempore patefecisse, Divinæ & immensæ Misericordiæ nequaquam convenit. Ut quid, enim, infælicium istorum Dæmonum criminibus in perpetuum augescentibus delectaretur Deus clementissimus? Unde fit ut decreti iftius Revelatione corum non coerceret malitiam? Aut perversissimos alias conatus in expectationem appropinguantis Libertatis converteret? Si verò malignis istis spiritubus innotuêre benigniores hæ Deitatis determinationes, qui fit ut ipfi, tanta fubtilitate, Scientia, Prudentia præditi, fe ponitentia, ob peccata priùs admissa, continua non exercerent? Quî fit ut tantopere hominibus perdendis, quibus redimendis Dei ille Filius fanguinem suum pretiocissimum profudit, adhuc invigilarent? Honori creatoris sui & Judicis solertes detraherent? Infenfum satis jamdudum & omnipotentem Dominum provocarent? Et ut verbo dicam, omnia, eaque certissima, desperatæ causæ signa exhiberent? Übi Ipes,

n

.

i

spes, ubi certa cognitio remedii pænarum, licet intensissimarum, approperantis elucet, ibi nullus est desperationi, nullus desperantium mulignitati locus. Si carceris mancipio, Judicis erga seipsum benevolentià, etiam post longa annorum intervalla, se tandem fruiturum, pro certo innotesceret, ille, procul omni dubio, à criminibus iterandis abstineret, utque se, tantà & tam immerità benignitate dignum præberet, summis viribus incumberet; nec minora certæ pænitentiæ indicia darent Angeli isti Gehennæ incolæ, si veniam tandem & resrigerium & falicitatem perennem à reconciliato Judice expectationis vestigia, ergo nec ipsa expectatio.

30. Alii demum funt qui de premiis & panis futuris minime dubii, aternas etiam pænas, ex interminationibus Divinis futuras, agnoscunt; & tamen, nescio quam, nuspiam certe in scripturis facris promissam. Clementiam Deo supponant, qua movente, licet à promissa Beatitudine, fine infidelitatis nota, non possit Deus, de Jure suo tamen, in peccatores vindicandi recedere, & minis suis, disertissimis verbis expressis; modum quendam ponere velle, creduli admittunt; unde damnatis etiam veniam concedere, flammas infernas lenire, annosque cruciatus abbreviare poffe, immo & velle præsumunt. Candidissimi certè ingenii homines, & qui omnes humanæ Naturæ participes, nullà conditione interposità, salvos vellent! Hoc scilicet est Supra Deum sapere, & Misericordiæ immensæ vitia corrigere. At quo jure commenta hæc miseris injiciunt peccatoribus? Hæccine methodus est excutiendæ fontium malitiæ aptissima? Anne hujufmodi aliquid antiquiores Propheta vel Apostoli divinitus milli, atque afflatu Spiritus fancti illuminati, in scriptis suis comminiscuntur? Anne tale quid vel innuendo, tradidit Jesus ille benignitatis supernæ fons nunquam exhauriendus? Nonne videre est peccato-B 2

T .Blo %.

22,22,

peccatores, tenebris externis occæcatos, fibi jamdin nimium abblandientes, Deumque totum ex Mifericordia conflatum, vindictaque immunem confingentes? Quorium verò spectant hæcce omnia? Nonne ut faciliores fibi in erroribus fuis progressus, aperiant? Nonne ut legatorum Christi admonitiones quali rigidiores magis quam veriores, ipsosque deinde legatos despicatui habeant? Ut terrores Domini flocci faciant? Interminationes, quascunque in libris facris contentas, contra mentem ipfins Authoris exponant? Ultricis Conscientia laniatus & ictus fæviffimos leniant? Ponitentiæ opus etiam in ultimum mortis articulum diffineant, quali unicum, tandem miferere, titubante lingua prolatum, Justitiæ Divinæ, ex integro, satias daret? Novimus Viri, Patres, Fratresque venerandi, novimus humani ingenii imbecillitatem & proterviam; quam faciles comminationum in sceleratos volumina irrideant, pacemque & requiem æternam fibi, carnis libidini perpetim indulgentibus, promittant. Novimus plurimos, suppliciorum timore, à nefariis criminibus abstentos, qui tamen, si clementiam cœlestem sibi spondere ulla ratione possient, in scelera quæcunque flagitiosissima protenus erum-

Rem. ii. 4. perent; ingenuæ quidem mentis esset divitias bonitatis divina & patientia & longanimitatis agnoscere, & benignitate Domini ad panitentiam adduci;
saniorem verò istam indolem lapsu Adami totam
perdidimus; immò & Gratia superna quadantenus imbuti, pugnas continuas, & dimicationes inter veterem, non nis morte penitus deponendum,

Zom. vii. & novum hominem interiores sentimus, Condelecta-22,23. mur enim lege Dei secundum interiorem hominem, videamus autem aliam legem in membris nostris repugnantem legi mentis nostra, & captivantes nos in lege peccati, qua est in membris nostris; hinc benevolentia oblata quotidie ingrati abutimur, & quòleniorem nobis judicem essingamus, eò in impietate

-0110335

audaciores,

m-

ex

a?

lus,

les,

e-

0-

ue.

US.

6

10

11-

us ni

i-

e-

0-

15

m

n

1-

1-

5

11

1

2)

2

h

audaciores, justitiam ejus ineluctabilem in nosmet ipsos provocamus. Læta quæcunque in libro suo nobis promisit Deus O. M. ea etiam, conditionibus à nostrà parte acceptis, fidelissime perficiet; nec minorem in comminationibus ibidem denunciatis fidelitatem demonstrabit; illi salus hominum cordi esse solet, neque segnius gloriæ suæ in pervicaces vindicandæ invigilabit; maximos fibi honores venià inimicis, noxas confessis, datà, nec minores tamen animadversione in obstinatos digna, nancifcuntur Principes. Quod Deus in temperariis fupplicis in peccantes irrogandis effecit, idem certe in aternis facturus est; at verò quas poenas in fingulos homines, in urbes, in totas denique gentes minatus est, illas etiam, non mutatis confiliis, tempore immisit præstituto. Severitatem suam, Universo in Orbem veterem immisso diluvio, in Ababi, Je-Sabelis, Zedekie, Hierosolymarum primo excidio. & in ultima ista furoris sui in Jacobi posteros, sub Vespasianis, effusione, demonstravit. Et quid de Egyptiis sub mari rubro suffocatis, de Nadabo & Abihu cœlesti igne absumptis, de Kore, Dathani, & Abirami, una cum tenellis ipsorum infantibus, vivorum in infernum descensu, credendum est? Anne in his omnibus mitius se gessit Deus quam promiferat? Mitius quidem, si Præmonitiones Prophetarum immeritas, de pænis in obduratos ingruentibus respiciamus; in prædictorum suppliciorum irrogatione, jus faum, nullius autem injurià enorme, exacerbatus exercuit. Neque Ninevitarum casus buic determinationi contradicit; civitatem instinctu numinis, ingressus Jonas clamavit, adhuc quadraginta dies & Ninive Subvertetur, & tamen con, iii. 4. exitium prædictum evasere Ninivita: Rectissime, nec tamen vel Deus ipse, vel Dei sententia immutata est. Exterminium minatus est Ninevitis, fed quibus? Genti peccatrici, ingratæ, incultæ, indurata, idolorum cultrici; at verò, ante dies quadraginta 3330

quadraginta expletos, ponitentiam egère inten-

fiffimam; Crediderunt viri Ninivitæ in Dominum. & indixerunt jejunium, & vestiti sunt sacco, à maximis ad minimes, surrexit enim de solio suo Ninivitarum Rex, & abjecit vestimentum suum à se, & indutus eft facco, & fedit in cinere : Et clamaverunt omnes ad Dominum, & conversi fum à viis suis malis, & ab iniquitate que erat in manibus corum; & vidit Deus opera corum, quia conversi sunt de vià suà malà, mifertus est Deus super mala qua loquutus fuerat ut Jon. vi. 7, faceret eis, & non fecit : Hinc jam liquido apparet Ninivitas mutatos fuisse & resipuisse, non autem Deum, illos à peccatis, non bunc à sententia sua recessisse: Desolationes minatus est superbis, avaris, blasphemis, idololatris, omni malitià oppletis; humiliatis verò, modestis, piis, pænitentibus, iras Del deprecantibus, quod femper promifit, facilis pepercit. Emendatis ergo Misericordiam, in peccatis suis perseverantibus flammas nullo temporum decurso leniendas destinat summus idem & immutabilis Deus. Facellat ergo fictitia ista clementia cui nullis promissis, nullo fædere seipsum obstrinxit Misericordiæ pater; de hac clementia altum apud Prophetas, Apostolos, Evangelistas silentium: Væ Sophisticarum istiusmodi argutiarum inventoribus! Væ commentitiis hisce delirimentis aures aperientibus! Quæcunque faluti humanæ necessaria sunt, ea nobis revelavit falutis Author; revelata veritati manus tuti damus; suavia quorundam infomnia, novitatis prurigine abreptis, increduli relinquimns. Ut verò pænarum in futuro ævo aternitas dubitantibus cla-

8, 10.

1°. Promissiones & formulas loquendi quibus Deus in Scripturis facris usus est quando de statu damnandorum loquitur, quæ nobis accuratiùs excutienda videantur. De perpetuis Beatorum gaudiis, immutabilibus futuræ vitæ deliciis nulli dubitamus,

riùs pateat, seriò perpendamus,

t

t

hæc omnia æterna fore precamur, ergo & æterna fore credimus; hoc argumento nos, inter infinitas hujus vitæ ærumnas, folamur, Seimus enim quod momentanea levitas Afflictionis nostra, mire supra modum aternum pondus Gloria parit nobis. Et cum Ovel 2 Cor. iv. à dextris Judicis politas intuemur, fententiæ, ilbæ 17. Venite, benedicti, &c. securi satis innitimur; verba enim quibus fælicitatem hanc, enixissimis votis exoptatum, Ovibus obtulit Judex, dilucida funt & omnibus intellectu facillime. Videamus autem annon & formulis æque difertis ac perspicuis comminationes suas digessit. De Legis Divinæ contemptoribus sub priore federe dicitur, Vermis corum non morietur & ignis corum non extinguerur, quibus vera Ifa. lxvi. bis etiam usus est in Evangelio Salvator noster; in 24. Evangelio itidem Ignis Gehennalis Ignis aternus vo. Mar. ix. catur. Item, Paleam, i. e. malos homines, exures 44, 46. Judex Christus igne inextinguibili; Sodoma & xviii. 8. Gomorrha, & his finitime civitates, proposite sunt Cap. iii. exemplo, ignis aterni panam fuftinentes, quorum 12. imitatoribus caligo tenebrarum in aternum fervata Jude vii. est; uti & de Satana & de Bestia Apocalyptica & Cap. xiii. de Pseudopropheta dicitur. Quod igne & sulphure torquebuntur, die & nocte, in facula faculorum. His Apoc. XX. autem si damus quæ de Hædis à sinistra Tribunalis 9, 10. pronunciantur, nemo homo certe Deum planius adhuc aut magis explicate dixisse vellet. Detur ergo, quòd quando circumcisto ponitur à Deo in fædus aternum cum Abrahami posteris, significat tantum fædus din duraturum; quando de facra Gen. xvii. Aaronis & Filiorum ejus Unctione dicitur, Un-13. Etio eorum in aternum Sacerdotium proficiat, intelligi debet ista eternitas vel de duratione vite Sacerdotis, vel dispensationis Mosaïcæ: Nulla tamen Exod. xl. ratione sequitur eandem interpretationem verbis, 13. in Textu nostro, alissque antea citatis locis usurpatis, affingi posse. Ne autem de sensu verborum suorum litigarent contentios homines, summam curam adhibuisse videtur Judex, ubi enim

Benedictio in Oves collata loquitur de Regno folo ante confitutionem Mundi praparato, unde nihil omnino de perpetuitate ifins Regni futura conftat; In Hadorum maledictione, aternus ille ignis, in quem detrudendi funt, quæsitissimis verbis exprimitur. In Textu verò ipso accuratissima Antithelis Jonis aterni & aterna vita inftituitur, ubi zbaeris zque ac (wi aiwros est; quæ quidem Judicis decisio ex Prophetæ verbis desumpta videatur. Multi dormientium resurgent, bi quidem ad vitam eternam, illi verò ad probra & contemptum eternum; At verò insulfa omnino & ridicula erit hæc Antithefis, fi qui loquitur ludat in ambiguis, & aliud in primo, aliud verò in posteriore sententiæ membro eadem dictione intelligat. Christi certe verba ex Propheta interpretari rationi maxime confonum est; probro verum & contemptui, qui non Sunt nunquam obnoxii esse possunt. Non entium enim nulla sunt affectiones, at probri & contemptus malignitas in solo subjecti sensu confistit; hinc, qui ratione naturali destituitur, contemptus omnis & probri revera immunis vivit; at, quò altiùs pungat conscium anteactorum scelerum & benignitatis violatæ exprobratio, cò acutiores pœnas percipit qui patitur. Si Hadi ergo probris & irrifio+ nibus in æternum subjiciantur, iisdem etiam in æternum plectuntur, ergo & in æternum exiftunt.

Sin verò alicui adhuc in hâc re dubitare lubet, caveat sibi de perennitate cœlestis beatitudinis Bonis omnibus promisse, eodem enim veritatis Oraculo & pænarum & pramiorum nititur certitudo, iisdem verbis consirmatur: Qui ergo cruciatuum sinem sperat terminum aliquem salicitatis expectet; si autem hanc æternam statuat, istos etiam in perpetuum duraturos sciat. Unde acute, ut solet, loquitur Augustinus Hipponensis, Si misericordia nos

provocat

provocat credere non futurum Impiorum fine fine Sup- Augustin. plicium, quid de pramio Justorum credituri sumus ? contra Pri-Cum in utraque parte, in eodem loco, eadem semen- scil. & o. tia, eodem verbo, pronunciatur Aternitas? En verò quam graphice hanc malorum fortem depingat Bernardus! Vita erit mortifera, & mors immortalis; Quinimo nec vita, nec mors est, quia in utraque aliquid boni invenitur, in vità requies est, in morte terminus; sed miseria damnatorum nec requiem habebit, nec terminum; Quid ergo erit? Malum vita & malum mortis, à morte cruciatus habebit sine fine, à Bernard.in vità durationem accipiet sine termino. Medit.

im

olo

hil

n-15,

7-

nbi

is

n

m

15 i÷

d

1+

a -

22

71

15

S S

igne

Cum hac verò suppliciorum aternitate nullo modo stabit ista Sociniana damnatorum annihilatio. Concedatur damnationem effe & perditionem impiorum ; At perditio non est annibilatio. Omnes nos fuimus oves deperdita, & tamen existimus; perditus fuit orbis vetus, at non in nihil fuum originale reductus; Herodes puerum Jefum perdere voluit, at de annihilatione pueri ne vel in fomniis cogitavit; Fur venit ut mattet, ut furetur, ut perdat; non vero ut Domini legitimi bona in nihilum redigat. Sin verò damnati annihilari non pollunt, in statu annihilationis neque in perpetuum mansuri sunt, nec tale quid ex facris Scriptoribus, ullis fidicalis, extorqueri potest. Quando Scripta illa quibus vita nobis gloriosa promittitur, revolvimus, plurimæ inibi de fontibus deliciarum perennibus, de gaudio & exultationibus nunquam interituris, de Regione continuà Luce illustri, de Civitate plane stupenda, cujus Platea, Menia, Porta, omnia ex Lapidibus & Gemmis pretiosifsimis constabunt; quibus omnibus falicitatem quandam ineffabilem, ex beatifica Dei Visione oriundam, nobis, quodam modo, adumbrare folet Spiritus Sanctus; revera enim oculus non vidit, neque auris audivit, neque in cor hominis ascendit que preparavit i Cor. ils

Deus iis qui diligunt illum, uti loquitur Apostolus. 9. Pari modo, quando loquuntur Scriptores facri de

igne inextinguibili, de verme immortali, de fletu, lamentis & stridore dentium, de flammis perpetuis, de lacu Ignis sulphureo: Hæc omnia ad literam nemo, fagaciore ingenio præditus, interpretatur; fed, quod hujufmodi cruciatus maxime horret humana Natura, ideò Sapientia Dei hujusmodi figuris infandos illos & ineluctabiles dolores damnatorum aute oculos ponit. Ignem non crassum, non corporeum aut materialem, immò nec Æthereum in Sæcula duraturum, expectamus; ejusmodi enim ignes, ficut Animas afficere nequeunt, ita subjecta fibi corpora necellario confumunt; irarum autem Divinarum Flammæ subtiliores funt, ex ipsius Dei Natura infinitz & immortales, animæque nunquam perituræ excruciandæ aptissimæ; at neque Lingua neque mens hominis totam istam cruciatuum congeriem dinumerare sufficit; & tamen, infinitæ Misericordiæ splendore occæcati nonnulli, totam Suppliciorum aternorum Comminationem, Fabulam, Puerile terriculamentum, Commentum Papisticum, immo Poeticum & Ethnicum, dicere ausi funt ; at quis inde malitiæ humanæ portam apertam iri non fentiet ? Quis Deum suum amore adeousque filiali prosequitur, ut exinde in Patris calestis leges offendere satis metuat? Neque tamen Dei Juftitiam hinc nobis condemnare licet, nullis enim nos vulneribus, nisi de quibus sæpè sæpius præmoniti fuimus, perstringit; Vitam & mortem ante oculos nostros posuit, Vitam omni fælicitate ornatam, mortem immensis terroribus obseptam, ut utram harum volumus, incoacti, accipiamus; non quod voluntatis nostræ propensionem non præsciret, sed ut omnem à nobis cavillandi ansam amputaret. Justus ergo Deus est qui nobis Eleaionem propriam concedat, & non est nisi ex le damnatorum perditio.

2°. Damuatorum Statum intueamur, & quam impossibile sit damnatis panitentiam agere. Ubicunque panitentia

u,

de

10,

ed,

na

n-

m

r-

in

m

ta

m

ei

m

a

1-

æ

n

,

panitentia vera, ibi etiam Divina Misericordia Iocus est; quandocunque enim averterit se impius ab impietate sua quam operatus est, & fecerit Judicium & Justitiam, ipse Animam suam vivisicabit; at ubi Ezek. obstinatus impius se in iniquitate obdurat, ibi ni- xviii. 27. hil omnino valet Promissum istud benignissimum. Inde est quod peccatum in Spiritum Sanctum irremissibile dicitur, quod omnem Pænitentiæ spem penitus excludat; alias Criminis admissi intimus Dolor, Vitaque in melius commutata, mediante expiatorio Christi sanguine, infensum Deum certissimè placaret; post Mortem verò Deus scelerato, neque Fide vel operibus ejus, neque vivorum Intercessione, neque mortuorum in Christo, neque Christi ipsius meritis conciliandus est; unde prudenter monet Ecclesiastes, Quodcunque facere potest manus tua, instanter operare, quia nec Opus, nec Ratio, nec Sapientia, nec Scientia erunt apud inferos quò tu properas; si verò Mortuos nulla spes manet, Eccles, ix. multo minus damnatos; Judicis Omnipotentis Ju- 10. dicium inconcussum stabit; damnati namque peccatoris cor, cruciatibus Inferni non mollescit, sed induratur; commissorum recollectio horrores Gehennales auget, & eorundem meditatio fummam inducit desperationem. Angeli jamdudum lapsi & in catenis igneis in terribilem istum diem refervati, erratis suis nuspiam seriò indoluere, nullam veniam à Justissimo Judice petiere, neque unquam illis in mentem venit, mores suos reformare, humiliores se & magis innocuos, impetratà venià, præstare, quod ex industrià illà fatali in perniciem nostram indesinenter exercitată, satis patet: Eadem verò fors impios manet homines, & Pacem cum Deo ineundam minime meditantur justà ejus Ira, sed immensa tamen, oppressi; aliud omninò agunt miseri; seductorum suorum artes agnoscunt, & perpetuis deinde odiis profequuntur: Non possunt non pectorum suorum excutere intimas latebras, seminaria ista scelere nimiùm quantum luxuriantia, fructusque execrandos inde enatos discernere; hinc vulnera altissima, flagellorúmque vibices, intolerabiles quidem, at in perpetuum tolerandas, sentire, justamque Judicis supremi sententiam in se latam suffragiis suis confirmare, Judicem tamen ipsum æternis maledictis lacessere. Quid tandem inter hæc pænitentia? Quâ spe mentium mutationi operam darent? Anne Evangelista aliquis lætum tandem tortis nuncium allaturus est? At Evangelium istud dum viverent, dum spes aliqua supererat, contemptui habuere. Anne Sacrificium aliquod Propitiatorium pro his adhuc offerendum manet? Christus noster, unica sui Oblatione semel facta, plenum, perfectum & Satisfactionem pro peccatis totius Mundi: Voluntarie autem peccantibus, post acceptam notitiam Veritatis, jam non relinquitur pro peccatis Hoftia. Anne mutuis, placidisque & benè temperatis Confiliis se tandem in pænitentiam erigent? Convitiis potius inter se & mutuis execrationibus certaturos credibile est. Requiésne ulla cruciatis dabitur, ut ad sanam mentem reversi Deum misericordem & clementem invocare valeant? Lucida istiusmodi intervalla non admittet acutior Divini furoris sensus, perpetua Diabolorum focietas, & malignitas nullo tempore mitiganda. Fundamentum Panitentia Fides eft, Fides ista falutaris, quà indutus Peccator in conspe-Etu Dei pro Jufto habebitur: Qui ob admissa dolet, meritorum Christi memor, de venià illius nomine procuranda nusquam dubitat, exinde verò se vitæ fedulus accingit emendandæ; Quo modo autem Fidem in Christum oftendat ille, qui criminum anteactorum sibi conscius, Christi mediationem & merita, jamdudum repudiata & proculcata, pro se nihil omnino valere posse, certus novit? Qua spe fretus misericordiam ab isto Judice

Hebr. X.

nios

a-

in

cis

nlis

13

is

mui

202

r,

0-

m.

111

1-

n

t.

1

n

dice fide inconcussà expectaret, qui oblatam olim præfractè respuerat? Quibus ille mediis Fidei suæ sinceritatem vindicaret, ubi fructus Pænitentià dignos producere non licebit? Omnes certè animi benè compositi vires & facultates essagitat vera pænitentia; At dum Podagrà vel Renum Calculo laborantes, studiis & negotiis quibuscunque ineptos quotidie videamus, qui tandem divinis rebus vacabit mens slagellis non numerandis exagitata, doloribus exquisitissimis lacerata, immedicabili desperatione suriosa? Qui verò à spe salutis totus excidit, Pænitentia omninò immemor est, & res divinas neque curat, neque meditatur. Immò in deterius semper ruunt res damnatorum, quoniam

3º. Non modò admissorum damnatos non ponitet, sed & peccata peccatis continuò superstruum, & doloribus in æternum subjecti, in scelera, in æternum repetita, prolabuntur. Detur autem Deum. fumme misericordem, veniam indulgere damnatis voluisse; Voluit etiam idem Deus salutem viventium peccatorum; At verò in iniquitate sua perseverantibus, malis indies ingravescentibus, indulgentiam semper negavit; Qui erroribus suis valedicit, qui quod justum est & rectum facit, is solus veniam consequitur. Interni autem incolæ, ficut ante mortem perversa queque patrarunt: ita & post latam sententiam antiquum obtinent. proterviæque succrescentis toti satagunt; iidem funt qui antea, emendationis incapaces peccatores. Quod Conscientia propria accusationibus succumbant, quod Justitiam Judicis agnoscant, quod Salutem nullam sperent, quod sua ipsorum anteacta scelera execrentur, hæc quidem recte omnia; An verò his omnibus Justitiæ divinæ satisfactum iri credere est? Magisne adhuc pios, dociles, Legibus Dei subjectos, à corruptione interna Sanguine Christi ablutos, & penitus puros in posterum fore **Iperandum** 

sperandum est? Contrarium nobis omninò in ista de Divite & Lazaro narratione innuere nobis videtur Salvator nofter, ubi non raro mirari subit, viros quosdam, aliàs doctissimos, in Parabolæ istius explicatione adeousque hallucinatos à vero aberrasse, dum Divitem, in inferno cruciatibus intenfissimis exagitatum, nescio qua charitate fraterna subitò exardescentem statuant, & Lazarum ideò ad Patris sui ædes mittendum, enixissimis precibus, petiisse; Ac si, suis ærumnis jamdin fatigatum, fratrum miseresceret, & eorum perditionem, quibuscunque demum mediis, prævertere conaretur. Hoc scilicet est Scenam quandam pietatis, etiam apud inferos, aperire, & Satanam ipsum, humanis à se conflatis doloribus illachrymantem, introducere. Atqui, ut quod verum est proferam, uti in Parabola ista damnatos pænas reales & positivas, sub siti & vivicomburio inextinguibili velatas, pati demonstrat Christus, ita Divitem invidia & malitia inveterata, charitatis autem fuco velatà, etiam inter inferni dolores laborantem proponit: Non enim illi curæ erant Fratres in eandem Abyssum, eosdem cruciatus. protenus deducendi; sed Lazarum, in Abrahami sinu suavissime recumbentem, videre non sustinuit. Etsi ergò invido totam Lazari fælicitatem intervertere non licuit, si paucorum tamen dierum intervallo turbaret, id verò sibi in lenimen doloris acerbissimi duceret; Certissimè enim novit quod, quantum refrigerii unius guttulæ, ad linguam suam siti exustam, applicatio attulerit, tantum agritudinis Lazaro, ob unius momenti Beatitudinis intercapedinem, oriretur. autem tremenda maximè vitæ Gehennalis tormenta, perfectam visionem fælicitatis beatorum memorant præstantissimi Theologi, cujus etiam veritatis nostrum hócce verborum Divitis interpretamentum perspicua satis est demonstratio. Quis

**sta** 

VI-

it.

us

b-

n-

a-

4-

i-

IIS

0-

is,

m

e,

1-

d

1-

i-

31

ì,

nì

e

,

Quis verò Deum sibi adeousque mitem & à jure fuo recedentem effingat, ut damnati Panas vel imminuere, vel terminare, vel in totum pratermittere dignetur, dum Abrahamum Diviti, quem tamen Filium suum agnoscit, minutissimam aquæ guttulam renuentem, & immensum quoddam Chasma & irremeabile inter Damnatorum & Beatorum sedes firmatum videat, utriusque enim status, ex dictis, liquidò constat infinita ratio. Detur autem damnatos, terribili tandem experientia edoctos, Deum esse seriò & ex Animo confiteri; non tamen ut Deum adorant, sed nomen Judicis sanctissimum horrendis Blasphemiis proscindunt, &, ut Justum agnoscant, Justum etiam in æternum execrantur. Sic Angelo quarto, cui datum fuerat Æltu & Igne affligere homines, Phialam suam in solem effundente, astuaverunt quidem homines, teste Spiritu Sancto, aftu magno, & quid inde? Et blasphemaverunt nomen Dei habentis potestatem super has plagas, neque egerunt pænitentiam ut darent illi gloriam. Item effudit quintus Angelus Phialam suam super sedem Bestia, & factum est Regnum ejus tenebrosum, & commanducaverunt Linguas suas pra dolore, & tamen blasphemaverunt Deum Cali pra doloribus & vulneribus suis, & non egerunt panitentiam ex operibus suis. Item septima Phiala effusionem sequebatur Grando magna descendens de cœlo in homines, & blasphemaverunt homines Deum propter plagam Gran- Apoc. Xvi. dinis, quoniam maona facta est vehementer. En verò 8, 9, 10, imaginem refipiscentiæ infernalis! Ecce damnatos 11. omnes in tot Pharaones confirmatos, & adhuc etiam ultimæ infaniæ impetigine abreptos! Et amore superstitum proximorum, anxium, qui Dei amore destituitur putemus? Quam multa, reverendi Patres, Fratrésque! Oculis hisce nostris quotidiè occurrunt hominum à Deo afflictorum exemplaria, hominum, qui se nomine indigetant Chri-Itiano, qui tamen Vitæ reformandæ loco, Regem optimum

optimum maximum factis suis irritare pergunt? Non in Preces, non in Confessiones, non in Supplicationes debitas descendunt, sed prævaricationes suas multiplicando sunt, & in blasphemias, usque in hoc Sæculum inauditas, incognitas, execranda plane audacia prorumpunt? Et in inferno meliores tandem evasuros credibile est? Apage Assanias istas! Quem non adhuc peccasse pænitet, idem adhuc manet, & in pejus ruit peccator; Panas autem temporales criminibus perpetuis astruere & bono Viro, & Theologo Christiano omnino indignum pronunciamus.

4º. Ut suppliciorum damnatorum perpetuitatem certius instructam demus, ipsius aterhitatis Naturam altius aliquantulum intueamur. Æternitatem pulla omnino distinguunt temporum Intervalla, immo ipfa durationis vox cum verò aternitatis conceptu vix ne vix quidem stare potest. Deum nec Principium habuisse, nec dierum terminum habiturum effe, fatentur omnes. In ipfo Creationis Articulo, initia sua accepere Tempus ipsum, Horæ, Dies, Menses, Anni, & reliquæ, quot quot fint, temporis distinctiones; atqui valent ista distinctiones tantum quoad nos, mundo enim jam creato, non magis datur Prins aut Posterius quoad Deum; neque temporum Intervalla, quibus nos res, vitámque nostram metiri solemus, vel unicum temporis Punctulum æternitati addunt, vel detrahunt, vel ullam æternitatis Particulam conficiunt; foluta demum hac Orbis universi compage, cessabunt temporum Rationes, omnes in immensa Æternitate absorptæ. Et hoc est quod docet fortis ille Angelus de Calis descendens, amictus nube, & irim circa caput suum habens, cujus facies erat ut Sol, & Pedes ejus tanquam columna Ignis, qui Pedem suum dextrum super mare posuit, smistrum autem super terram (hic scilicet filius erat Dei, mundique evanescentis Judex ) cum levavit manum suam ad Calum

no

a-

in nè

n-

mi

0,

m u-

m

a,

à-

773

0,

s,

1-

25

n

-

is

â

1-

e

-

a

-

72

30

.

73

lum & juravit per vivientem in Sacula Saculorum, Apoc. x. quia tempus non erit amplius. Idem etiam innuit 1, 2, 5,6. Theologus ille Evangelifta, dum in nova Hierofolyma coleftis Civitate, nullam futuram nottem, affe- Apoc, xxi. rit; ubi enim noctium dierumque Viciffitudines 25. cessant, nec amplius suos Orbes percurrunt Sol & Luna, & cætera, in supremis orbibus conspicua, sidera, quæ omnia ab origine formavit Deus, ut dividerent Diem & Noctem, & effent in Signa & Tempora, & Dies & Annos, ibi necessario aufert Gen. i. 14. quodcunque his solis Luminarium motibus metiri potest. Solvetur antem universum hoc corporeum aut materiale, cum Tuba ista supremum fatalem sonitum dederit, & antequam Judex sententiam fuam tremendam pronunciaverit. Maledictio itaque in Hædes prolata vel sempiternes habebit effe-Etus vel nullos; si vero nullos habeat, Maledittio Hadorum & Ovium Benedittio eodem recident; idem erit malorum Supplicium & bonorum Gaudium, eadem Societas fauctorum & damnatorum Satanz fodalium; neque vel minima erit inter Calos ineffabili Gloria perpetuò lucentes, & Abyssum inferni tenebricolam, doloribus continuis scaturientem. differentia; quod æquè abfurdum est ac ridiculum. Sin autem Judex ille summus Hædis ad sinistram politis reverà maledixerit, & maledictio, in terribili istà sententià percussos, locum habet, Æterna, & in fe, & in Panis fecuturis erit ista maledictio, Aternitate enim, post temporis Funera, omnibus, ex æquo, aperienda, involvetur, Æternitatis autem nullæ funt Partes, nulli termini ; & fi Deus iple aterno Fines possit imponere, æterni adhuc Natura manente immutata, iplius etiam Deitais periclitaretur Aternitas, cum femel Dei & Æterni conceptus, mente lua, impiè lagaces, dividere valerent : Quæcunque autem de Novis Calis, Novis Terris, novisque Hierosolymis loquantur Apostoli, dubio procul omnia figurata funt, ampliffimæque inter

inter Vitam prafentem, miseram quidem & ærumnosam, & Beatitudinem futuram, immutabilem omnino & infucatam, differentiæ, pro captu nostro, adumbrationes. Novimus omnes, ab ipsis mundi hujus primordiis, nullam novam materiam creatam extitisse; corpora vero Animantium ex substratà & prius existente materia figurata, exinde verò, dum nutriantur & augescant, plures Mundi materialis particulas sibi ipsis contrahere & coacervare, & in propriam Naturam immutare, decurrentibus verò annis, atque multiplicatis indies Animalium numeris, necesse est ut, vel ipsa Natura methodo tota hæc universi Materia in Animalium hæcce corpora coalescat, penitusque exhauriatur; adeo ut cum Tuba ista ultima sonum dederit, flammæque mundi partes fæculentiores radicitus consumpserint; cumque summus ille & omniscius Artisex Deus, corpora novæ Vitæ destinata, compositione particularum Homogenearum, fuas quibusque restituens restauraverit, Mundi prioris & Corporei nihilomnino supererit, nisi quod in Corporibus istis puris, defæcatis, reverà Spiritualibus ex integro concurrat. Unde neque amplius opus erit Calorum aut Terrarum materialium, cum Deus erit omnia & in omnibus. Sanctosque suos, vultus placidissimi aspectu, & Luce & Fælicitate nunquam deficiente, impertiet; ipsi enim, eodem more, ubi Christi ipsius humana Natura subsistit. vivent. Damnatis autem nubem, tenebrásque, quales olim Egyptiis Ifraelem suum invadentibus, at multo magis horrendas & terribiles obvertet, vitæ in perpetuum emortuali, pænísque Spiritualibus inferendis, nimiùm quantum adaptatas; Quæ omnia perennitatem suppliciorum Damnandis æque ac gaudiorum Piis resurgentibus debitorum, disertè satis probant ac demonstrant. Æternitatem ingressi, vel æterni status participes, æternitate semel obtentà privari nunquam possunt; 19201 In

In aternum Peccantes, in aternum etiam puniri debent; Solis Pœnitentiam veram agentibus veniam promisit Deus, post mortem verò nullus restat Pœnitentiæ locus; Deus iisdem verbis & Beatitudinem Sanctis & Pænam Damnatis denunciat æternam; Perpetuitas Beatitudinis istius & Miseriæ eousque iisdem innititur sundamentis, ut sublatà una necessario etiam tollatur altera; Pænæ

ergo Damnatorum funt æternæ.

m-

m-

ro,

ndi

am

atâ

rò.

ma-

er-

ur-

ies

Va-

na-

ıu-

ım

res

&

ti-

m,

ri-

in

i-

ùs

m

S,

te

77

t,

,

5

5°. Nec verò eidem Veritati statuminandæ alterum deest argumentum, idque ex ipsius Christi Sanguinis pretio deducendum; Sanguis verò iste, infiniti in se pretii, posità damnatorum, vel libertate tandem obtinenda, vel absoluta annihilatione, quam vili veniet? Dicimus Pios in Christo dormientes, à suppliciis, peccatoribus debitis, Sacrificio Sanguinis Christi liberatos, non autem tantæ molis erit Judicis ira, si non æterna; nec Sancti tanto Sacrificio, qualis fuerit mors Salvatoris Osardpane, à poenis, merè temporalibus, redimendi: Quisque suos pati manes & potuit & debuit, usque dum tempus istud exoptatissimum advenerit, nec, tam immenso pretio, è cruciatuum vinculis solvi, vel hominum impatientissimus efflagitaret. At hoc est quod Sociniani, Atheismi fautores subtilissimi, præcipuè vellent, ut Christum Justitia Patris sui, peccatorum loco, satisfecisse, aut redemptionis pretium pro nobis solvisse, sub aliqua tandem rationis specie, denegarent. Si enim satisfactione aut redemptione istà non est opus, cui bono Filius Dei aternus, Patri coessentialis & coaqualis Humanam indueret Naturam? Cui bono Sanguinem suum pretiosissimum profunderet? Vitam denique sanctissimam deponeret? Et bis opus non esse, cogitanti perspicuè satis apparebit, si vel Nullis, vel temporariis solis Suppliciis etiam Athei & Increduli exercendi fuerit; si vel Annihilationis, vel futura saltem Relaxationis certiores fierent.

fierent. Sin autem Pana iftæ infernales non fint nisi temporariæ, neque eousque improbandi sunt,

qui, licet inferni cruciatus fentiant, fidem folam, in se non necessariam, Messiam, nullis profuturum, rejecerunt; & velit nolit ille, ipsi tandem in libertatem, vel infensibilitatem Cruciatuum infernalium vindicati exibunt. Ab ærumnis & calamitatibus hujus vitæ se minime immunes sentiunt pii, quin sub repetitis afflictionum verberibus gemant, & fub impiorum tyrannide opprelli doleant; unde recte argumentatur Apostolus, Si in hac vita tantum in Christo sperantes sumus, mi-1 Cor. xv. ferabiliores sumus omnibus hominibus. In nos enim, quatenus Christo Domino nostro fideliter in omnibus adhæremus, tota ingruit malorum tempestas. Si verò ab his nondum redimantur pii, Quid Boni tandem ab adveniente Messia, si tamen Christus ille fuerat Messias, adepti sunt? Vitam nonnunquam longam, & calamitatibus innumeris gravem, in terris producunt, adeò ut ærumnarum tædio victi, mori exoptant. Quanto levius esset vel ira perbrevis onus, vel misere protracta vita terminus? Quas autem gratias debitas Salvatori morienti solverent, cujus morte nihil dignum sentiunt? Idem effet fi hunc Redemptorem, vel rejiciant, vel agnoscant; rejecto enim nullas Subibunt Pienas, agnito Bonis omnino nullis fru-Neque verisimile videtur Deum Patrem Filium fuum unigenitum & aternum, è finn fuo, in terras millurum, & calamitatibus humanæ Naturæ annexis obnoxium daturum, tantum ut Sanguinis sui dispendio, libertatem istam mortalibus procuraret, qua, annorum non multorum naturali decursu, fine vel unius hominis vitæ effusione, certiffime fruerentur.

19.

Sin autem Satisfastionis Christi fabulam missam faciamus; Jesum vero Hominem tantum, at optimum, at sanctissimum, Martyrum aliorum more, nt

it,

m,

m

n-

n-

ri-

:Ili

Si

21-

m,

m-

e-

11,

en

m

ris a-

us

ta a-

g-

71,

as

1-

m

0,

1-

1-

ls li

-

B

in testimonium veritatis Evangelicæ, & in exemplum Sanctorum, Christianæ, à se denominatæ, Fidei professorum, Mortem violentam & meritam, summà cum Patientia, &, ad explendam Patris sui voluntatem, resignatione integerrima, subiisse agnoscamus; difficultates quascunque de effectu mortis Christi propediem in fumos abituras spondebunt Sociniani, seque cum reliquis Ecclesiæ Catholicæ membris facillime coalituros; quod Schemate isto toto de Satisfactione impossibili & nequaquam necessaria longè exoptatius eveniret; At verò concessa sola damnatorum annihilatione, vel cruciatuum corundem relaxatione, quæ vel udo digito concedant prudentiores, & omnia quæ vellent, rationi defacata grata & maxime congrua videbuntur. Quis autem hujusmodi Offuciis delinitus, non portentofis hujufmodi Hæreticis manus libentissime offerret? At verò quis est qui, Fide Christiana penitus imbutus, Satanæ fallacia hujusmodi lenocinia non penitus penitusque rejiceret; seque potius Veritati in Evangeliis revelata, quam reclissima Socinianorum rationi traderet? Quis autem, mentis compos, immensum iltum Dei erga homines amorem, quo Flium fuum unice dilectum unigenitum morti, pro totius Mundi peccatis, tradidit (cum præsertim amorem illum tantis in Scriptura Sacra præconiis undiquaque illustratum videret) qua debet reverentià non suspiceret ? Quis non Jesum istum Dei Filium, Jesum qui Peccata nostra ipse pertulit in Corpore suo super Lignum, cujus vibice san ati sumus, mortem. malediciam & execrandam, obeuntem, Justitie Patris sui plene & perfecte satisfecisse crederet? Quis non illum, per & propter quem omnia visibilia & invisibilia, in calis & in terris, creata fuiffe constat, Patri suo per omnia æqualem Deum esse, & tamen Naturam humanam, hominum pereuntium gratia, induisse agnosceret, ut meritoria

fua, tam vità quam morte, Fide verà præditos à pænis, errantibus jure meritò debitis, ultro liberaret? Quis non pœnas à damnatis in futuris fæculis tolerandas perpetuas (Scripturis tam liquido perpetuitatem istam affirmantibus) atque inde fidelium ab istiusmodi suppliciis redemptionem Dei misericordis summum & maxime necessarium donum statueret, potius quam à Socinianorum partibus, hæc omnia denegantium, staret, aut cum fætidissimà istà Hæreticorum colluvie, cum ratione infanire disceret? Sit Deus tandem folus verax, fe autem mendaces, quotquot extant, homines humillime fateantur, & quæ conjunxit ille, disjungere audeat nemo ; ille autem peccatum & panam, cum peccatorum morte aternitatem cruciatuum femper colligavit; Sententia verò Divina Interpretationem evadere, vim autem intrinsecam ferre velle, prudentis esse non potest. Gaudeant ergo hujusmodi homunciones in fabulosis suis, de finibus malorum, deliramentis; Accendant sibi ignes, & scintillis cincti incedant, & ambulent in lumine ig-

Ja. 1. 11. nis sui, & in flammis quas succenderunt. Qui verborum sensum ingenii acumine eludet, eodem &
inferni dolores eludere in cassum conabitur. Deus
O. M. consumens ignis dicitur, & straminea hujusinodi commenta suroris sui flammà funditus
exuret. Viderint tandem Hæretici Nugatores,
Quis poterit de illis habitare cum igne devorante?
Quis habitabit ex illis cum ardoribus sempiternis?
Hæc autem de prima Quæstione dicta sufficiant.

Quibus methodis Pænas hasce aternas evitare.
Pramia autem Cælestia consequi, viro liceat Christiano? Cui Quæstioni solvendæ paucissima delibare vobis, Viri, Patres, Fratrésque reverendi, abundè sufficiet. Methodos autem hasce clarè satis exponit Judex, dum reste sasta Ovium, malè verò omissa Hædorum accurate recenset. Hædi se paratos

e

paratos fuisse Christo recipiendo, cibando, vestiendo, consolando apertè profitentur; & tamen ipfum Jesum in terris versatum, mira concionantem, patrantem, patientem; per Apostolos fuos, & legitimos eorum Successores, usque ad ipfum Mundi finem, Evangelizantem, pacem & veniam peccatoribus obtendentem, sprevere stulti, & obstinati repudiaverunt; neque minus peccatis suis adhæsere pertinaciter, & servorum Dei munera, brutà quadam stupiditate, insuper habuerunt : Nec tamen dubitare est, quin si Hadi Christum terribili eadem Gloria fulgentem, qua pro Tribunali fedens circum vestiebatur Angelorum millibus circumdatum, & Majestate planè Divina verendum conspexissent; si Conscientiæ monitionibus aures æquè fedulas, ac tremendo isto Judicii die, adhibuissent; non tantum Christi fervos, sed & Christi Legatis obsequentes, Christi Discipulis & Membris amicissimos Fratres, fe, totis animis, tradidissent : Quicunque enim Religionis alicujus Authorem pro meritis veneratur, omnes ejusdem amicos & asseclas inter suos habet; Quémque honorem capiti referre vellet, eandem subjectis quibuscunque membris, omni arreptà occasione, persolvere conabitur. Sed universas animi facultates occæcat incredulitas. Qui Magistrum, impostoris nomine, odio prosequuntur, iidem etiam servos, quali earundem fraudum conscios, proculcabunt & aspernabuntur; Qui Christum rejiciunt, Legatos etiam & Fratres Christi, quantum in fe est, delebunt. Judex Hie, om fa quidem Officia, non verò Peccata admiffa, neque Fidei defectum Hædis objicit; neque opus erat ut de his verba faceret. Novit Judex ille intima omnium pectora, & cogitationes abditissimas penitus rimatur; Quali è radice exsurgant bonorum operum furculi apprime fentit; Arborem autem ex fruct bus editis coonofcere hominum est, quibus pe-11001103

dorum ferulos quoscunque altius excutere non

datur; Quo facilius ergo affistentium consensum sententia suæ eliceret Judex, de operibus solis visibilibus quæstionem movet, de quibus & Angeli & Homines testes esse potuerunt fatis idonei. Quicunque vero quæ justa authoritate sanciuntur facere emittit, uti malignitatem & proterviam ingenii fui omnibus reddit conspicuam, ita, dum Legem Dei positivam transgreditur, hunc perpetim non facienda patrare liquidò constat; & illum qui in Leges istas politivas voluntarie impingit, prohibitionum facrarum rationem habiturum esse, haud credibile videtur; eadem enim est ratio Legum omnium divinarum, atque eadem authoritas; unde rectissime disputat Apostolus, Quicunque Lefac.ii. 10, gem totam fervaverit, offendat autem in uno, fattus est omnium reus; Qui enim dixit, non machaberis, dixit, etiam non occides ; Quod fi non mæchaberis, occides autem, factus es transgressor Legis. Qui justam enim authoritatem, in uno aliquo articulo, respuit, istam ipsam authoritatem in alià causà fincere admittere nullo modo potest. Et naturalis adeò usque est inter operum bonorum omissionem, & peccatum positivum, connexio, ut rectifimè, in publicà sua & solenni Exomologesi, Ecclesia confiteatur Anglicana, quòd, uti Sacro-faneta Dei mandata violantes, que à nobis prestanda erant omisimus, ita & que non prestanda erant commisimus. Bona Opera peragenda funt, non solum quatenus in & per fe bona funt, sed & quatenus Deo grata sunt & à Deo jussa: Christiana quæcunque officia nobis adimplenda incumbunt, non tantum quatenus in fe & fua Natura pulcherrima fint, & omnibus adamanda, sed quatenus, istis peragendis, Christi Dei gratia, Fratribus noftris Fidelibus benè faciamus, amorem ejus erga miserandos peccatores, gratis animis, recolamus, & omnes istos, propter quos Vitam suam & San-

guinem

n

m

î-

li

i-

re

ii

n

U.

n

ŀ

n

S

٢,

fanguinem immaculatum effudit Christus, nobis etiam charissimos esse demonstremus; Ut quod iste pro nobis secit, idem etiam & nos pro fratribus nostris saciamus; Qui verò habuerit substantiam hujus mundi, & viderit fratrem suum necessitate premi, & clauserit ab eo viscera sua, quomodo charitas i Joaniv.

Dei manet in eo? At verò totius Legis transgressor 17. pronunciandus est, qui charitate Dei destituitur.

Inter Hados autem, non tantum stare videmus infideles, & incredulos, fed & hypocritas, qui licet fulgore operum suorum, aut pietatis fervidioris flammis oculos male credulorum perstringant, & hominibus nonnunquam sagacissimis fucum faciant, Bona ista, tantum ut ab hominibus laudentur, perpetrant, retta quidem aliquando, nunquam antem rette agunt; Non Christi, non Fratrum, sed sui gratia se munificos, pios, & zelo fervido agitatos oftentant; sed inanis ista Gloriæ affectatio, die illo omnium proditore, omnibus. patebit, atque hypocritarum opera maxime illustria, velo semel detracto, splendida tantum esse Peccata fatebuntur omnes. Ubicunque fana est & fincera Fides, ibi etiam Charitate operabitur; ubicunq; deficit Charitas, ibi etiam abest sincera ista & fana Fides; Qui Fide ifta caret, non potest Deo placere, neque tandem Judicis maximi Sententiam evitare.

Quæ ergo omisere increduli & socordes nimium Hædi, ea omnia nobis incumbunt Officia; bona ista opera, scilicet, quibus destituebantur Hædi, in Ovibus Christi vividissimis radiis eluxerunt; agnoverant Oves Deum suum, agnoverant Salvatorem Christum, agnoverant Spiritum Sanstum, Sanstitatis Authorem, Paracletum, hisque, solida & rationali Fide innixi, à tali fiducia nullis illecebris, terroribus nullis abducendi erant. Præsente Christo, aspectu ejus læti, obsequiis ipsum perpetuis sequebantur; verba ejus, melle Hyblæo suaviora, bibulis captabant auribus; ex facultatibus suis negestitati

cessitati ejus cuicunque alacres subministrabant; in miraculis ab ipso editis divinam ejus & æternam Naturam didicerunt, & nunquam nifi inviti à focietate Magistri cœlestis avellebantur, sed omni hora paratos fe exequendis mandatis ipfius fanctissimis præbuere. Quæ ipse Christus, quæ Apostoli, quæ Legati ejus in Nomine Domini, dictaverunt, summa cura observarunt, & amore perculsi immortali, meritique Salvatoris conscii, justa Evangelica, ad hunc ulque Diem, mirantur, captant, amant, totifque nervis in actum producere conan-Hinc ubicunque Dei Creatoris imaginem conspiciant, ubicunque crucis Christi Symbolum distinguant, ubicunque Christi Nomen audiant, & meritorum ipsius memorià compellantur; Ubi nudos, famelicos, litibundos, ægros, incarceratos vident Christi servos, misericordia penitus imbuti, benigni Dei, humana Natura, & Fidei communis memores, egenorum necessitatibus liberali animo, vultu, manu subministrant; omnibus quidem benefacere student, pracipue autem Domesticis Fidei. Quoscunque ignaros, stupidos, Religionis Fidesque Christianæ exortes inveniant, his elementa prima rudibus inculcant, progressis autem, altiora Evangelii Mysteria, quantum opus est, seduli exponunt. Quoscunque demum tristes, dubios, tentationibus variis exercitatos, arrogantia, donisve Spiritualibus inflatos, aut, folatii cœlestis privatione, exanimes ferè & desperabundos, quoscunque zelo violento præfervidos, vel socordià carnali stupescentes reperiant, his etiam medicamina aptiora ingerere nituntur, & per Pietatis semitas firmis greffibus deducere, donec beata tandem Societate conjuncti à dextris summi Judicis appareant, & in aterna Magistri maximi gaudia introire permittantur.

Gaudia autem ista Benedictis à Mundi constitutione parata suisse docet Christus; non ergo exstitit n Ass

stitit hæc rerum omnium Compages, priusquam incolis ejus præmia sua parabantur; & cum Universi hujus Creatio ab æterno prævisa fuit & prædeterminata, ab eadem etiam æternitate fempiterna gaudia Piis, Impiis supplicia infinita designabantur. Quales Pona damnatorum futura fint, curiosa nimis est & inutilis Quastio; de istis tamen hæc proferre liceat. Quæcunque mala Deus Omnipotens in Hostium suorum capita congerere, Naturæ ipsorum congrua & perferenda, potis est, ea omnia damnatis peccatoribus expectanda manent; idem est Ignis qui paratur Diabolo & Angelis ejus, & qui paratur misellis hominibus, eadem est dannatorum Societas horrenda, eadem demum Suppliciorum Aternitas; neque post latam demum sententiam mutari potest Deus, aut leniri Dolores perpetuo morientium damnatorum ; in die enim ifto vindifta apparebit ira Dei, quam obstinati Peccatores secundum duritiem Cordis sui coacervaverunt sibi. qui divitias Bonitatis & Patientia & Longanimitatis contempferant, cum eos quotidie revocaret ad Ponitentiam; tunc clamabunt ad me, inquit Dominus, & non exaudiam, querent me quam maturrime, & non invenient, quia oderunt Scientiam, nec receperunt Disciplinam Domini, sed abborruerunt a Confilio meo, & spreverunt Correctionem meam; tunc, serò nimis, precabuntur post clausum ostium, & petent Misericordiam in Die Judicii. O tremendam Vocem Judicis justissimi quæ contra eos pronunciabitur, quum dicetur ad illos--- Ite, Maledicti, in Ignem aternum, qui paratus est Diabolo & Angelis suis! Nos ipsi ergo, Viri, Patres, Fratrésque venerandi, nos Populi Christiani Pastores, etiam nobis tempore accepto prospiciamus, dum adest Dies salutis, nox enim veniet quum nemo potest operari, dum Lucem habemus credamus in Lucem, & ambulemus tanquam Filii Lucis, ne & nos tanquam Servi inutiles & infidi in tenebras exteriores abjicia-E 2 mur,

di

no

in

Q

Vi

fa R

fe

ri

mur, ubi fletus est, & stridor Dentium continuus; nè nos, inter reliquos Humanæ Naturæ participes, benignitate Dei, nos ad relipiscentiam summa cum Misericordia invitantis, abutemur; ille enim, pro maxima sua Clementia, præteritorum veniam iponte promittit, modò ad eum ex Animo & sincero Corde convertamur; hæc alios, hæc nos ipfos inter primos doceamus. Date mihi veniam, Patres, Fratresque, hæc vobis, Christi Domini nostri Legatis reverendis, inculcanti! Nos quidem Lucem Mundi, indigetat Magister ille summus, at verò Lux nostra clarior esse debet, & nullis Peccatorum Maculis obducta; Labores nostri continui debent esse, nullisque inertiæ aut voluptatum intervallis abrupti; à nobis Animarum rationem expectabit Dominus, ad bac autem quis inter nos idoneus effe potest? Quam sæpe nos ipfi, aliorum licet Duces constituti, à veritatis semitis devii aberravimus? Quam sæpè alios in teterrimos errores, exemplo nostro, abduximus? Quam sæpe incauti nimium aliorum vestigiis inhærentes, pro Doctrina Christi, figmenta hominum male congesta sidelium Concionibus propinavimus? Prudentiores tandem simus, Munera noftra severiore trutinà castigemus, &, verbo Dei puro insudantes, Lac etiam purum & immixtum Ovibus Christi exhibeamus; verba ejus manibus Diurnis Nocturnis summa cum humilitate, precibusque ad omnis Sapientia datorem assiduis, versemus; nullius nisi in Christi Domini verba jurare addicti, vivamus demum in conspectu hominum, tam Infidelium quam Fidelium, quasi & nos ipsi iis quæ in Scripturis legimus, quæ ex Scripturis meditatione exsuximus, Fidem haberemus; atque ex Humili, Pia, innocuà Ecclesizque ædificationi adaptatà Converfatione, noscant, vel maxime dubii, cujus Discipuli, cujus Legati tandem simus; & dum nos ipsi, non nisi veritati Evangelica litamus, caveamus & nobis & gregibus nostris, à malignis Heterodoxorum, & Hare-

& Hareticorum sententiis. Inspiciamos seriò que Alma nostra Mater & Sanctissima Ecclesia Anglicana in Homiliis suis, in Liturgicis, & in Articulis diserte doceat, & uti his nos seriò & ex animo nomina dedisse quondam professi sumus, ita ab his in Hareticorum, Schismaticorum, vel alias male sentientium gratiam, ne vel latum unguem discedamus. Quantum in durandis peccatorum animis hæc ipfa, de termino aliquo Panarum Infernalium futuro, inferviat Hæresis, maturis Consiliis perpendamus. Ne fallat nos vel Socinianorum perversa & Sophistica Ratiocinatio, vel Magni alicujus Viri Authoritas Mifericordiam Dei, qualem in Scripturis exhibuit Spiritus Sanctus, miremur, amemus, fratribusque nostris Christianis fideliter tradamus; Novam verò illam, Scriptoribus Sacris incognitam, atque è cerebro humano effictam, sapientiores rejiciamus. Gaudia Cœlorum infernique supplicia, mille licèt Fabulas comminiscantur malè feriati homines, & sunt & erunt æterna. Nemo ideo Oves Christi Fidei vestræ commissas inanibus seducat verbis, nec vel Justitiam vel Veracitatem Divinam fucatæ tantum & nufpiam revelata Clementia immolare andeat. Quacunque autem vera sunt, quæcunque verbo Dei consentanea, quæcunque tandem audaces & infrunitos Peccatores coercendi vim habere videatis. hæc prædicare pergite, hæc, quasi saluti hominum reverà invigilantes, ingeminate summa Curà & Industrià; hinc munere Pastorali fideliter defuncti. Promissam vobis sempiterna Gloria Coronam nequaquam denegabit Just ssille & Omniscius Judex Christus Dominus & Deus noster, cui cum Patre & Spiritu Sancto, tribus quidem Personis, Unico autem & æterno Deo, sit Honos, Gloria, Laus, Potestas, & cum Majestate infinita Imperium, nunc & in Sæcula Sæculorum. Amen.





In Epistola secunda ad Corinthios, Cap. i. Comm. 12. hæc leguntur.

Ή ηδ καύχησις ήμθω αυθη εκί, το μας-

NamGloria nostra bæc est, Testimonium Conscientiæ nostræ, &c.



UM tot tantosque utriusque sexus Heroas sacro Martyris Diademate redimitos prima viderunt Ecclessæ Christianæ tempora, tot verò facinora omnibus nominibus execranda hac nostra Ætate quotidie pa-

trata cernere est, prætenta ex utraque parte Conscientia: Conscientia ipsa verò Dux, Comes, Moderator, Testis, Judex in senúmque & juniorum pectoribus dominari perhibetur, unde & sceleratorum
Rabies & piorum Virtus ad ejustem Conscientiæ
dictamina perinde provocant; Operæ pretium
erit tantum temporis quantum nobis concedet patientia vestra in Idæa Conscientiæ vulgari ad examen revocanda, sanaque & vera stabilienda exhaurire. Aut enim tanti non est Conscientia humana ut Gloriam ullam ex Testimonio ejus aucuparemus; Aut certa est & in potiorem partem
semper

いったが

i.

1

semper vertitur internus ille Ductor, & Testis, & Index; Indéque in actiones undiquaque probandas sanctos Dei servos ducit urgétque, illisque qui monitionibus fuis annuunt verum gaudium gloriamque optatam reddit. At verò nullos, nè vel humani generis perditissimos, in scelera, vel facta Deo ullo modo invila pellicere polle Conscientiam, necessariò concludimus; Deum enim optimum maximum Ducem in Mala omnia proclivem, nifi Deum peccati Authorem, quod abat! statuere liceret, in hominum pectoribus constituisse, nequaquam verifimile videtur; Quod tamen ex definitionibus Confcientiæ vulgo receptis fieri posse satis supérque liquet : Ansamque scelerato Mundo ad Confcientiam provocandi, etiam in Flagitiis nunquam nominandis facillimam præbet.

Errorem itaque non minimum in doctiffimorum Conscientiæ definitiones irrepsisse patet. Nos,
quidem, malo huic remedium adferre haudquaquam pares, veritati tamen sacem præserre sine
suco aut sallacia, auspicante Deo, serio conabimur. Definitiones, quas vidi, aliorum, Toleti,
scilicet, Balduini, Perkinsii, Amesii, Taileri, Hammondi, qui rem ipsam pæne acu tetigit, immò &
ipsius Sandersoni, at qualis viri! libens prætereo;
in istis enim expendendis, enucleandis, consutandis horas disperdere iniquissimum esset; Nostram
verò de Conscientia sententiam, doctiorum judicio proponere, &, quantum in nobis est consirmare, satis est. Nostrum ergò erit,

I. Sententiam propriam trutina subjicere & pro

II. Corollaria quedam exinde satis obvia deducere.

Quæ vestra, Viri, Parres, Fratrésque in
Christo plurimum Reverendi! suppetias
ferente venia, alacres aggredimur. Proinde,

1º Hancce

HART OF HO

1. Hancce Conscientiæ definitioneni, utcunque ab aliorum Sententiis alienam, affigere non dubitamus, viz. Conscientia est vis quadam animi interna, qua de actionibus nostris cum actionum Norma equa manu collatis certa & cui non potest subeffe falfum determinatione ex utraque parte concludit. Quacunque ergò animi humani vis de actionibus propriis cousque infallibiliter pronunciat, ca ipia est Conscientia; ista autem infallibilis determinatio ex certa & undiquaque, quoad materiam subjectam, perfetta Scientia oritur, illa verò quæ ex incertà, imperfectà, incompletà subjecti Notitià ortum ducit, de nullà re, nullo facto tam certè pronunciare; ut-Sententiæ latæ non possit subesse falsum, ullo modo valet. Scientia autem ista fola certa & perfecta jure dicitur, quæ Fundamento certo, Dei verbo, scilicet, hominibus revelato & in Scriptis patefacto innixa, inde etiam Originem trahit: Verbum quinetiam Dei hominibus revelatum, quando pro Conscientiæ fundamento ponitur, omnia quæcunque Impostorum & Fanaticorum somnia, nullisque certis rationibus enatas opiniones & in diversum vorgentia præjudicia, penitus excludit; Verbum etiam Dei hoc in Scriptis manifestum verbum istud cujus fensus facile legentibus patet, nullis artibus intritum vel detortum, fubindicare volumus, non autem Phrases, aut dicendi modos quoscunque Figuratos aut Metaphoricos, aut qui obscurum aliquid olent aut Parabolicum. Licet enim quæcunque propositiones, sub obscurioribus istis esfatis, aut Rhetoricis Figurarum flosculis, reverà latent, æternæ fint & indabiæ in seipsis Veritatis; Dum tamen inter doctiffimos Scripturarum interpretes, de sensu hujus vel illius commatis vero, contenditur & adhuc sub judice Listest, ejusmodi veritates nobis non adeò usque perspicuæ apparent;

Nec ex hujufmodi loquendi modis certi quicquam elicere possumus. Hoc verò interim observandum est, quod, quæcunque difficilioris loci interpretatio cum obvio clariorum fensu conspirat & coalescit, ista interpretatio tuta est & innocua, utpote ut que vera sit, aut saltem verisimillima; Quecunque autem obscurioris Textus explicatio veritatem alias perspicuam & indubitatam aut plane destruit, aut ullo modo labefactat, ista certo certius fallissima est, & undiquaque evitanda. Rejecta verò hac regula, vir quisquam divinarum rerum cognitioni operam dans, sententiam hanc vel istam hodie pro vera, & vel Mathematicis legibus demonstranda, cras verò pro falsa nullisque argumentis sustinenda, pro varia studiose mentis intemperie, reciperet & approbaret. Senfum verd ipsum sub ilidem verbis latentem mobilem & in utramque partem variabilem afferere, ridiculum est & millo modo tolerandum.

Greca dictio quæ, quam Latine Conscientiam dicimus, significat, owes de est vel owes douce deducta vox scilicet à owi con, & est vel est se
seio; Præpositionis autem istius vis est sensum
verbi sæpius augere; Hinc owes de vel owes se
una scio, simul cognosco, rem totam vel rem ipsam cum omnibus ejus dem circumstantiis perfecte teneo, frequentes interpretantur Lexicographi; Sicut etiam rexes perficio, owerexes absolute & exquistissime perficio significat, indéque vox ipsa
owes nous vel Conscientia rei substratæ definitionem

prodit & confirmat.

n-

nc

721

7-

6-

11-

0-

ea

r-

m

æ

1-

-

)-

a

-

n

.

-

7

-

1

1

S

Animadversione dignum est, nullam in universa Hebraorum Lingua vocem que Conscientiam, a-lio ab eo quem diximus sensu, connotet, inveniri. Septuaginta verò, quos dicimus, interpretes, in totà sua veteris Testamenti in Linguam Gracam traductione, voce omediores semel tantum, in male memini, usi sunt, Ecclesiassi, scilicet,

h

f

f

Ut-

קסרעה Cap. x. Comm. 20. Ibi verò verbum Hebraicum, קיהאל quod alias ubique per Scientiam vel Intelligentiam, אם הקלל אף per oweidnow interpretantur, - In cogitatione tua תטנדעד Regi ne detrahas .- Ita transtulit Versio vulgata, -"וביוני Ne in cogitatione quidem vituperaveris Regem; - Va-737 tablus .- Ne in Conscientia tua Regi maledicito, - Ju-מונג לא nius .- Etiam in Scientia tua Regem ne vilipendas,-DITA Arias Montanus, h. e. Ne ullo modo vel in mentem tuam veniat crimen eousque Deo exosum, quale est, à Rege tuo detrahere, Regem proprium vituperare, vili-pendere, vel Regi tuo maledicere. Quascunque verò cogitationes digerit humana mens, earum homo ipse conscius est, & Conscientiæ istæ non potest subesse falsum; Nullus illi dubitandi locus vel de cogitatione, vel de cogitationis impietate, qui ejusmodi criminis reus in corde suo peragitur, relinqui potest; atque huic interpretationi suffragatur Paraphrases Chal-ורוח נכאה daus. Alium etiam inter Proverbia Solomonis Tex-שוי שאני tum qui sæpissime ad Conscientiam refertur, in-Prov. xviii. 14. venire est. Quem tamen Versio vulgata, - Spiritum ad irascendum facilem quis potest sustinere?-Mentem affectam passionibus quis levabit! - Vatablus - 'Oxizófuxón de dirdez Tis imoioi; Septuaginta - Spiritum contritum vel percussum quis sustinebit? Pagninus & Montanus interpretati sunt. Targum Hierosolymitanum cum versione Arabica prioribus confentit; Vernacula nostra Syriacam Tequuta & Pagninum - Percussum, vulneratum Spiritum quis suffinere possit? legit. Nec à veritate abludimus, si Spiritum hunc de quo Solomon loquitur pro Conscientia poni concludamus. Cum enim peccator criminum fuorum conscius, crimina ista cum regulis Scripturæ Sacræ conferre satagit, certa illa quam de factis suis habet Scientia Sententiam de reatu suo profert ab omni errore necessario alienam, indéque pectus flagris

& vulneribus perpetuis & minime tolerandis la-

niatum habet & circumfert.

787

a-

1-

1-

le

i-

e.

a

-

S

Utcunque verò Conscientia, quo vocabulo, nostris hisce temporibus tantoperè abutimur, nusquam difertis Syllabis vel in Mosis, vel in Prophetarum scriptis extat, si tamen Conscientiæ sinceræ vis tanta est quantam dicere solemus, atque ad eam, quacunque datà occasione, pleræque omnes hominum actiones referendæ videantur, easdem etiam mentis vires, patres tam infantis quam maturescentis mundi retinuisse nulli dubitare possumus, at iisdem actionum fuarum quarumcunque Judicium ultimum retulisse. Cumque Deus velle suum primavis nostris parentibus nondum tradidisset, se tamen illis eousque patefecit, ut Legem, quam Naturalem vocitamus, animis fuis impressam habuisse, ejufdemque vires gravissimas sensisse, & secondum istam se vel justos vel injustos recte pronuncialle, satis novimus.

Primi siquidem parentes nostri, dum innocentia sua beati fruebantur sententiam semper certam & defæcatam de rebus sibi oblatis quibuscunque serebant, omnia quæcunque humanæ fælicitati convenientia novisse constat, & dum Conscientia sua ducti vitam peragebant, à periculis sibi, susque po-

steris imminentibus immunes exstitere.

Adamus autem, quando innocentiam perdidit, Conscientiæ etiam suæ amplissimæ, integerrimæ, vulnus inussit insanabile; perfectam illam quam possederat rerum & actionum Scientiam misere deformavit; atque inter bonum & malum adhuc distinguendi, quodammodo, capax omnem fere in maximi momenti rebus certitudinem amilit; hinc & nos ignorantiæ tenebris obvoluti, & fole lucente meridiano cæcutientes, paucissima quidem, eaque minutissimis gradibus enodata, agnoscimus; multum temporis, industriæ multum, quibus pauca. ista penitius intelligamus à nobis requiritur. Sin autem Deus seipsum minus misericordem humanæ conditioni præbuisset, Scientiæ veræ omnes Fontes Conscien-F 2

Conscientiam promovendi, stabiliendi, corroborandi methodos quascunque indefessa Satanæ malitia in æternum occlusisser, Socratisque effatum humano toto generi convenisset. - Nosque tantum nibil omnino, post plurimos exantlatos labores, scire, in-

ti

(il

tz

de

721

CI

t

genue confiteremur.

Adamo tantis ruinis oppresso, divina resarciendis humanæ naturæ naufragiis benignitas se miris modis exercuit; & quo dilucidius amorem suum erga misere hallucinantes mortales exprimeret, in hortationibus opportunis, importunis ad acquirendam Intelligentiam, Scientiam, Sapientiam, eamque terrenis quibuscunque bonis anteferendam, per omnia Mosis, Davidis, Salomonis & Prophetarum volumina totus totus Deus est. Atque hinc Christus noster, semen illud Mulieris ad conterendum Serpentis veteris caput promissum, seipsum no-Prov. viii. mine Sapientia indigitat; ejusque determinationes in veræ Conscientiæ imagines proponit Pro-Ifa. Xi. 2, pheta, - Et requiescet super eum Spiritus Domini. Spiritus Sapientia & Intellectus, Spiritus Scientia & Pietatis, & replebit eum Spiritus timoris Domini; Non secundum visionem oculorum judicabit, neque secundum auditum aurium arguet, sed judicabit in Justitia, & arquet in Aquitate. Sententiam nimirum, in omnibus feret infallibilem. Quando autem populis suis maxima promisit bona Deus, Mes. Ifa.xxxiii. fiam hisce ornat Characteribus, - Implebit Sion Judicio & Justitia, & erit Fides in temporibus suis, Divitie Salutis, Sapientie & Scientie, timor Domini ipse est Thesaurus ejus. - Istiusmodi autem Fælicitas omnibus in adventu exoptati Messa promittitur, - Repleta erit terra Scientia Domini sicut

Ifa. xi. 9. aqua operiunt mare.

3, 4.

5, 6.

Inde autem est quod sicut Apostoli omnes in Christum credentes, Conscientiæ puræ & innocuæ ubilibet studere suadent, ita etiam ex ore Sa-Igmonis Spiritus Sanctus omnes nos Sapientiæ obtinenda

tinendæ insudare monet, Si intraverit Sapis Prov. ii. entia cor tuum, & Scientia anima tua placuerit, Con-20. silium cuftodiet te, & Prudentia servabit te. - Bea- prov. iii. tus bomo qui invenit Sapientiam, & cui affluet Pru-13. dentia, preciosior est cunttis opibus Sapientia, & omnia que desiderantur buic non valent comparari. vie ejus via pulchra sunt, & omnes semite ejus pacifica. \_\_ Ante omnem cognitionem compera Sepien- Prov. iv. tiam & pra universis que possides compare Intelligen-17. tiam, - Et ubi cum Patre Davide omnes. - Deum timere & mandata ejus observare. --- Compendio hortatus est Salomon, eandem rationem quam dedit Apostolus pro summa ista in bona Conscientia comparanda cura proponit, \_\_\_\_ Quoniam, scilicet, cun- Eccles.xii. Eta que funt adducet Deus in judicium, cum om-14. ni re abscondità, sive bonum su, sive malum. Percurramus dein omnia ista quibus Conscientiam puram & intemeratam exornat Novum Jesu Christi Testamentum encomia, ut & omnia quibus fideles ad bonam acquirendam Conscientiam excitat argumenta; nec non Characteres quoscunque, quibus, maxime hac nostra ætate, superfictiosis & ignaris, hyperbolicos licet & fabulosos, innotuit Conscientia, perpendamus, istorum nullis ceder hominum ille sapientissimus & divino Spiritu afflatus, dum scientiam & intellectum, pietatis veræ cultoribus commendat; neque hæc, nisi maximis innixus rationibus, fecit.

Salomonis licet infinita ferme & quibuscunque laudibus deprædicanda per totum terrarum orbem emicuit Sapientia, & Propheta Spiritus Sancti dona, Scientiámque divinam pleno haustu manúque libera quærentibus propinarunt, involutæ tamen ignorantiæ tenebris plurimæ jacebant regiones, istisque in quibus lucem auspicatissimam, & difigendis hominum animis in sapientiæ semitas aptissimam dederat, Christi Evangelium, multo insæliciores. Dum Evangelii istius splendore illustrani

retur Mundus rationalis, plurimos in dies Ecclefix Christianx additos & Conscientia pura & Errandi nescia indutos nusquam miramur. At verò in prioribus iftis & caligine obductis annis, Lux homines in veri bonique cognitionem deducens minus illustris extitit; Paucissimi in Veritatis vias fe Duces obtulerunt, miserique Homunciones, in Crepusculo quodam Lippientes, vix ne vix quidem veræ Sapientiæ aut Scientiæ Divinæ adyta inveniendo fuere. Hinc David, Salomon, Propheta divinitus animati, fervidioribus animi motibus accensi, Scientiæ promovendæ, Dei jussu incubuerunt, eadem monita in auditorum fuorum mentes ingerere obstinati pergebant, summaque prudentia, summa eloquentia tanto operi promovendo indefeili utebantur; Nec tamen paucorum industria & virtus, licet fatigari nescia Apostolorum aut Episcoporum, Luce plusquam meridiana fruentium instituta, Conscientiæ veræ ædificandæ æquare potuit.

Nec ullas in bona sive recta Conscientia acquirenda Dissicultates oriri, niss quas etiam in vera Sapientia, vel Scientia persetta comparanda occurrere persentiscimus; utque uti Conscientia Dei O. M. Donum est, sic & teste hominum oculatissimo, — Sapientiam solus dat Deus, & ex Ore ejus procedit Scientia & Intellectus — Ex quibus omnibus apparet Conscientiam & persectam în re qualicunque Scientiam, apud Veteris Testamenti Scriptores, candem vim animi internam camque errore vacuam significare, & exinde in utramque partem de actionibus humanis infallibiliter determinandi capacem, qualem supra in definitione Conscientia.

Positimus.

Vox, Conscientia, nusquam per totam Jacobi Epipistolam Catholicam occurrit, & tamen plurima
inibi de vità purè & sanctè instituendà occurrunt
monita, — Abjicientes ergo omnem immundiciem &

abundan-

abundantiam malitia, in mansuetudine suscipite insitum verbum, quod potest salvare animas vestras -Puritas verò ista & mundities interna & spiritualis, non nist maximis & diutinis laboribus conquiritur: Et quando Conscientiam in perfecta subjecti Scientia fundari documus, Scientiam istam perfettam cum Sapientia conjungit beatus ille Apo-Stolus, - Quis Sapiens eft & Scientia praditus in- fac. iii. ter vos? Oftendat ex bona conversatione opera sua in 13. mansuetudine Sapientia. Quæ verba idem volunt ac si diceret, " Si quis inter vos Conscientiam " fuam Ducem ferid sequatur, noverit is veræ Sci-" entiæ & puræ Sapientiæ regulas easdem esse " cum dictatis Conscientiæ. Posthæc verò omnes maximeque illustres quas unquam Ecclesia Primitiva Patres Conscientia honores addiderunt, divinæ istæ Cognitioni & Sapientia annectit Apostolus, - Que autem de sur sum est Sapientia, primum Com. 17. quidem pudica est, deinde pacifica, modesta, suadibilis, bonis confentiens, plena misericordia & fructibus bonis, fine partialitate, fine hypocrifi.

At verò, quo Conscientiæ nostra clarior evadat definitio, omnibusque cavillationibus superior, omnem quemcunque novi sæderis angulum ubicunque dictio, Conscientia, occurrat penitius & accuratius rimari statutum est & definitionis nostræ cum vero & genuino Textuum istorum sensu congruentiam ad rigidum magis examen revocare; Hoc modo enim & Sententiæ nostræ veritatem, & aliarum levitatem, & ineptiam facili intuitu discer-

nere licebit.

Primò, ergo, se obviam dat Historia ista apud Joannem Evangelistam de muliere adultera, in quam in ipso crimine deprehensam & in medio coram Salvatore nostro defixam, veteratores illi Scriba & Pharisei ad Legem Mosaicam, de peccatrice tali lapidibus obruenda, provocabant; Sententiam verò Christi in ista causa præstolantes, ipsum judicis

dicis partes agentem, intricare avebant verfipel-

les hypocritæ; Ille vero, qui nec fallere pornir net falli, judicis authoritatem à se abjiciens, scelerata ipsorum consilia miris modis elusit; Legis Mosaice aquitati non it inficias, nec tamen morti statim demandat misellam peccatricem, sed, quali alind agens, digito aliquid super terram exarare visus est, cum autem interrogantes eum perseve-'Tad ris rarent, Erexit fe, & dixit iis, - Qui veftrum immunis est à peccato, primus in illam lapidem mit-As Txous- tat. - Auditis vero his, arquente ipfos Conscientia, singulation alius post alium exibant, & relictus est folus Jesus & mulier in medio stans .-- Arguente ipsos Conscientia, i. e. de se suoque reatu talem Sententiam ex certa foa & propria Scientia ferentes, cui fallum subesse non potuit, se etiam, æque ac mulierem, peccatorum maximos agnoscentes, mulierem, pessima licet meritam, impunem reliquerunt. Scientiæ itaque certitudo que in alteram partem concludendo, mulieris accufatores, suorum scelerum conscios, è Templo expulit, ipsorum Conscientia fuit & falli nescia.

Alter ubi de Conscientia injicitur mentio locus est Attorum Apostolicorum, Cap. xxiii. Com. 1. ubi Sanctus Paulus ad Senatum Hierofolymitanum conversus, - Se in omni bona Conscientia conversatum fuife coram Deo ufque in iftum diem, --- juftifama confidentia profitetur. Que tamen assertio, rejectà nostrà Conscientiæ definitione, quum se fanctissimos Christi servos effranata Rabie invafisse, alias confiteatur, haudquaquam stabit. Sin verò Legem Mofaicam, Paulique pro se apologiam, legamus, & collatis atrifque cauti procedamus, dato quod Scientia certitudo sit de Essentia vera Conscientie, rectissime fe habebunt omnia. Lexautem Caufæ hujusmodi accommodata extat Denteronomii, Cap. xiii. Com. 1. - Si furrexerit in medie tui Propheta, aut qui fomnium se vidiffe dicat,

1-

35

1-6

e

-

2

& pradixerit Signum aut Portentum, & evenerit quod locutus eft, & dixerit tibi, eamus & sequamur Deos alienos & serviamus iis, non acquiesces ei, nec audias, neque parcat ei oculus tuus ut miserearis & occultes eum, sed statim interficies, lapidibus obrutus necabitur. -- Hæc Lex de interficiendo Prophetà qui Judeos à Legis Mosaice observatione averteret. & adorandum Novum quendam & Ifraeli adhuc ignotum Deum suaderet, Dei ipsius, Dei veri, Dei unici Lex erat, quod certissime scivit beatus Paulus. Hac divina Lege instructus, Confcientiam qualem qualem adhuc contraxerat fuam, in exterminandis Christi Discipulis omnino sequebatur. Chri-Itus namque Maria Filius, Propheta novus surrexit, ipse Signa & Portenta plurima edidit, seipsumque Deum, Genti iftæ hactenus incognitum, adorandum proposuit. Nè quis pænas Pseudo-Prophetis intentatas evaderet, hæc insuper Legi prædictæ superaddidit Deus. - Si tibi persuadere voluerit frater tuus, filius matris tua, aut filius tuus, vel filia, sive uxor que est in sinu tuo, aut amicus quem diligis ut animam tuam, clam dicens, eamus & serviamus Dies alienis quos ignoras tu & patres tui, moriatur. \_\_ Jam verò se ad hanc indubitatæ Fidei normam referens Apostolus, - Se quoad Re-Phil.iii. 6. ligionis Mosaicæ zelum, Ecclesiam Christi persecutum fuisse, secundum Justitiam que in Lege est, conver-Sationem Suam irreprebensibilem habuiffe, afferit. -At verò Christi adventus Legem Mosaicam non tam sustulit, quam recte enucleandam & intelligendam dedit; Christus autem ipse, non tam Propheta fuit quam Prophetarum Dominus, ipse Dei Ifraelis Filius, ipse Deus æterno Patri coævus, & in ipso, etiam humana carne induto, tota Deitatis plenitudo requievit; plurimáque & stupenda quidem miracula, quibus se verum esse Deum probaret, inspectantibus omnibus, omnique datà occasione justà, fæliciter patravit. Hæc omnia Christus nolter

noster Dei Digito perfecit, alissque miracula edendi potestatem sui ipsius nomine benignissimus impertiit. Jam vero quæcunque Deus ipse in Lege sua præcepta dederat, ista accurate perficienda esse Paulm minime dubitavit; fanctiffimam ergo viram, fecundum Legem à Deo latam, traduxerat, & dum Christi asseclas zelo præcipite & acerrimo persequeretur, ista sola animo insedit cura, ut Gloriam veri Dei & Patribus dudum noti fartam tectam tueretur. Que autem Dem in Mandaris dederat folus, folum Deum rescindere posse, & Pauhis & omnes quibus sana mens superest, pro certo habent. Meffias quidem qui omnia renovaret, omnia secundum beneplacitum suum stabiliret, indies expectabatur; cum verò Christus ipse Messias tam din expectatus revera effet, feque Deum, tot prodigiis, tanta vitæ severitate, morum suavitate, prædicandi authoritate & efficacià, demonstraverat; Ubi Paulus in Sanctorum Christi fequacium cœtus involaverat, ibi defecit Conscientia; Quid in re tam perplexà rectius ageret haud certò novit; In luto itaque hæfit, usque dum Jesus ille, quem tamdiu pro falso Prophetà & Impostore habuit, se Paulo in itinere Damasceno revelavit, seque verum Deum fuisse, este, & in æternum futurum esse evidentissimè demonstravit. Novo hoc & cœlesti Lumine instructus, dum Christum Deum agnovit, adoravit, prædicavit, seque totum Nomini ejus dedicavit, plurésque ad Fidem in Christum tanquam Messiam & Deum adduxit, falli vel errare non potuit, & Conscientià eousque rectà & indies augescente fruebatur. Dum sub Lege vixit, ad Legem vindicandam Conscientiæ jure ufus est; Dum in rebus sibi non satis perspectis, violentius potius quam religiosius in Christi servos ferebatur, in lapidem periculosum quidem & pluribus fatalem cœcus impegit; E dubiis hisce auspicato emersus, & certitudinem in rebus prius ignotis

- - e i- t, o

It

m

is

.

-

t,

5

Minc

ignotis adeptus, ut Christi gloriam, hominumque per Christum salutem impiger promoveret, justit pœnitentis Conscientia, & se, quoadusque Dominum suum pro Antagonistà habuerat, malè fecisse. Sententià cui non potuit subesse falsum, conclusit & determinavit. Heic verò observare licet, stupendam istam Spiritus Santti in duodecim Apostolos & totum credentium cœtum in Festo Pentecostes & deinceps alias effusionem idem in Fidelibus istis effecisse, quod in Paulo visio in itinere Damasceno coelestis effecit, usque dum Christi Evangelium parem, immo multo majorem quam Lex Mofaica authoritatem sortiretur. Et sicut post Mosen, qui Legis nuncius à Deo immediate constituebatur, Miracula, uti ad confirmanda satis jamdudum confirmata minus utilia, sensim defecerunt, ita Apostolis & Apostolorum sociis vità functis, Evangelium fatis supérque stabilitum, iteratis haud caruit Miraculis, stupendaque deinde Episcoporum, Presbyterorum & Diaconorum opera Sancti Spiritus vi perpetrata, pauciora demum, utpote ut minime Religioni Christianæ vindicande necessaria, extitisse. Que heic protulimus commati decimo sexto capitis proxime sequentis explicando fufficiunt.

Nunc autem cum bono Deo in Epistolam ad Romanos transeamus, ubi Apostolus Cap. ii. Comm. 15, de Gentibus Legis divinæ ignaris disputans, -Eos oftendere opus Legis scriptum in cordibus suis, testimonium reddente illis ipsorum Conscientia - diferte afferit; Atque hinc Justitiam divinam quæ tam Gentes quam Judæos peccatores æternis adjudicavit pœnis, severitatis nimiæ fortean à reis ipsis insimulatam, vindicat. Lex enim ista quam minus recte Legem Nature dicimus, omnibus quibuscunque hominum animis inscripta, una cum Lege à Deo primo homini patefacta, Noacho verò in posterorum usum denuo repetità, plurimas veritatis

ritatis æternæ regulas explicavit; Unde in mundi, nuper creati, & post Diluvium renovati, primordiis, omnes Deum esse, eumque mundi Regem cujus Omniscia Providentia omnia gerebantur, agnovere; Animæ immortalitatem, pænarumque & præmiorum æquissimam, pro quorumcumque meritis, distributionem certissime sciverunt; Istæque rerum Idææ virtutum iis & vitiorum notitias accuratas quidem & errori minime obnoxias infinuarunt; Hinc verò Gentes, non natura Lumine solo imbuti, sed apertis hisce divinæ Bonitatis monitis, & quotidiana cum meliora edociis conversatione, obedientiæ aut contumaciæ propriæ confcii seipsos sententia certa & revera infallibili incufare aut purgare à nequitiis suis potuerunt, h. e. ex testimonio Conscientiæ propriæ aut damnati, aut absoluti, æquo jure ac Judai, aut alii quicunque qui Legem scriptis mandatam pro Duce sequebantur, abibant. Hæc omnia, inter Gentium Doctiores, plures habemus confitentes reos: Necessitas, ergo, bene agendi, & Justitia Dei in secus facientibus puniendis, omnibus, quibus oculi ad contemplanda magnalia Dei aperta habebant, satis supérque innotuisse videtur.

Quæ de amore erga conterraneos Judeos suos Rom.ix. 1. profert Apostolus, — Veritatem dico in Christo Jesu, non mentior, testimonium mihi prabente Conscientia mea in Spiritu Santto — in Sententiam nostram brevi hac Paraphrasi facillimè explicantur, viz. — "Quando me conterraneos meos, secundum carnem fratres, tam impense diligere profiteor, me nullo modo mentiri certo certius novi, Spiritus enim Sanctus, qui nunquam mendacio suffragatur, mecum de veritate essati institus contestatus est, dum laboribus nostris inter eos sigillum suum successibus plurimis affixit, perfectà igitur in ista declaratione Conscientia nitor & concludo securus.

Hinc

-13

Con

ficie

tib

eft

nul

171

qu

ma

acl

cu

mi

OT

fu

Q

Hinc ad Præceptum iftud Apostolicum, Cap. xiii. Com. s. descendamus, - Ideo necessitate subditi eftote, non Solum propter iram, fed etiam propter conscientiam - Que verba, ista in initio Capitis posita, rectiffime sequentur, - Omnis anima potestatibus sublimioribus Jubdita sit, si enim quod Bonum est facias, Dei minister est tibi potestas illa in bonum; Si autem malefeceris, Dei minister est windex in iram ei qui malum agit. - Hinc autem evenit, quod cum ille tibi Minifter Dei fit vel bene vel male agenti, vis illa mentis tuæ interna, quæ de actionibus tuis cum Dei Verbo collatis Sententià cui non potest subesse falsum, dijudicat & determinat, te Superioribus Potestatibus obedientiam prastare necessariò obligat; illis temetipsum subjicere oporter, non solo servili pænarum metu persuafus, sed quod obedientiam potestatibus istis, tanquam à folo Deo creatis & constitutis, inter Christiani hominis officia, à Sancto Spiritu in Scripteris numerari, & omnibus Christi sidelibus disertis verbis imponi, certiffime didicifti.

Discutienda tandem veniunt verba ista Apo-Stoli ad Corinthios Epistola prima, Cap. viii. Com. 7. & deinceps, - Sed non in omnibus est ista scientia; Quidam enim usque ad hunc diem cum Confeientia idoli, ut Idolis immolatum edunt, & Confeientia eorum, infirma quum fit, polluitur. - Quæ. ut rectiùs capiamus, memores simus, Quòd quæstio fuit in Ecclesiæ Christianæ initiis multum diuque vexata, Verum Idolothytis vefci fidelibus liceret, neone? In hac, accuration agens Apostolus, Corinthios fatis jamdudum instructos fuisse docet : Ut tamen arrogantiæ frænum imponeret, - & quis, inquit, se scire aliquid existimet, nondum quicquid novit quemadmodum oportet scire. \_ Scientia scilicet sua jejuna quidem & imperfecta, nimium quantum infolescentes, omnis veræ Scientiæ Fundamento, i. e. sui ipsius cognitione, atque exinde

mol

ran

nol

qua

que

ear

cri

tal

ret

ite

per

TU

eo

fu

ra

id

eo

CO

VE

fi

na

lie

0

70

di

il

n

×

exinde vera, fine qua nihil valet totus terrenæ Sapientiæ circulus, Conscientia carent. Discendi antem cupidos, Idelum nihil effe in Mundo, five Dei nusquam in rerum natura existentis simulacrum, docet, quod & Corinthii ab Apostolo edocti, dudum noverant; Unde si quis persectà Scientià rel verà Conscientià præditus Idolothytis vesceretur, fummo jure, fummaque innocentia id faceret, dum ex istiusmodi oblatis, non ut Idolo cuidam dedicatis, verum uti donis à solo & vero Deo provenientibus, comederet. Omnes vere Scientiam eeusque perfectam non habebant; Si quis, igitur, verà indutus Conscientia, ignarum hujusmodi & infantem Christianum astantem videret, ab edendis Idolothytis abstinere debuit. Non quod eorum edendi Jus non haberet, sed quod Charitatis Ler gibus quam Libertatis, Christiane licet, arctius tenebatur. Infantissimus quisque Christianus Idala semper, & ubique fugienda, & detestanda certissime agnovit; Cibos iifdem oblatos abinde aliquid impuritatis contrabere suspicabatur tantum; Idolum autem nihil effe, vel nullius omnino rei repræfentationem, penitus ignorabat; in libertatis ergo Christianæ natura minus instructi, & in quibus confisteret, & quousque se extenderet nescii, quum fidelem, jure suo utentem cernerent, fe idem quod fideles illi licitè facere posse, rebantur infælices. Hinc verò propriæ Conscientiæ metas transgressi, & fictitià quadam Scientià gaudentes, aliorum exemplis ducti, atque Idolothyta edentes, in grande quidem peccatum, id nimirum, quod Fidei Doctrinæ contrarium erat patrantes, incidebant, & hinc Conscientiam, tantæ libertatis nequaquam capacem, temeratam & misere inquinatam exhibuerunt. Hæc docet idem Apostolus, Comm. 19. Si quis conspexerit te, qui habes Scientiam in Idolio discumbentem, nonne Conscientia ejus, cum infirmus sit, edificabitur ad edendum ea que sunt Idolis immolata?

molata? - i. e. Si quis fidelium libertate sua coram ignaro quodam, aut minus inftructo utatur, nonne ignarus ille, nullo alio argumento inductus quam, - Hoc fecit alter me multo Sapientior, & qua de causa ego idem facere detrettarem? - ad eandem procedet confidentiam? Nonne dum Sacrificia respicit quasi enti cuidam reali, ut cum Metaphyficis loquar, immolata, eorum particeps foret, & inde falutis suæ naufragium faceret? Idem iterum urget Sanctus Paulus, Comm. 12. Sic autem peccantes in Fratres & percutientes Conscientiam eorum insirmam in Christum peccatis - h.e. Si quis eousque libertate sua abutatur, & ex Conscientiz fuz perfectione proprizque mentis virtute id coram aliis perpetret cujus rationes non capiunt, id agens, imbecilles in Fide illudit, vulneraque corum animis ingerit, infantiam adhuc in rerum cognitione non evitandam despicatui habens; hoc verò modo, infirmiora Corporis Christi membra ridendo, etiam Christo ipso injurius est; aliud namque omnino omnibus suadet Charitas Evangelica. Idem ulterius urget, Comm. 25. Cap. x. Omne quod in macello vanit manducate, nihil interrogantes propter Confcientiam - i.e. Nolite vobis de Cæremoniis Judaicis, quasi Mysterii aliquid in hisce vel istis edendis lateret, vel de hujus vel illius generis Cibi participatione aliquid intereffet, turbas ciere; vos enim ex omnibus, fine peccato edere posse pro certo scitis, - Quoniam Domini est terra & omnis plenitudo ejus. - Quod etiam Comm. 27, 28. - de mutuis vicinorum Comessationibus locutus repetit, - Si quis tibi dixerit, Hoc inmolatum est Idolis, nolito manducare propter illum qui indicavit, & propter Conscientiam. - i.e. Etiamsi tu tibi omnibus vesci licere liquido nosti, cum tamen ille qui tibi istud oblatum Idolo fuiffe indicaverat, de tuo jure dubitaret, tu verò ipfe Fratrem tuum Christianum quidem,

quidem, at Novitium, non licere offendere, certiftime noîti, istà de causà tibi ab Idolothyto caveto, nè in Fratris Conscientiam impingas, — Conscientiam autem dico, non tuam sed alterius, ut quid enim libertas mea judicatur ab aliena Conscientia. b. e. — Ut quid ego, ex certà meà Scientia præsentibus aliis libere acturus, meipsum alteri judicandum, qui quæ revera novit, æquali ac ego ipse certitudine novit, licet aliorum ut plurimum ignaro, propinarem, quum, occurrente tali occasione, aliis Cibis vesci tutò liceret, aliáque esurienti æque ac Idolothytum istud sufficerent? Domini

ti

la

d

p

n

à

namque est terra & plenitudo ejus,

Heic etiam observatione dignum videtur, quòd in Capite tam Offavo quam Decimo, vox ista, Conscientia, ejusmodi Epithetis quæ cum certà & infallibili Scientia stare nequeunt, circumscribitur; ista autem Epitheta, Sententiæ de Conscientia noftræ, primo intuitu, opponi posse videatur, secundum quam Conscientia infirma pedibus Nebuchadnezzaris imaginis, luto scilicet & ferro maceratis, haud absimilis est, ex altera enim parte solida. ex altera laxa nimis & folubilis videtur; Hujusmodi verò Conscientiæ attributa Metaphorica omnino funt, five ut doctiffimus ille Grotius loquitur, - Translationes sunt à re vicina ad vicinam, quoniam opinio illa, qua hic nomine Conscientia intelligitur, aliquid simile babet Conscientia. tur hic ab Apostolo Conscientia nuncupatur, non est nisi opinio altiores trahens radices, vel imaginatio quædam, quæ, quoniam aliquantulum Conscientiam fapit, ficut embryo Infantem, præcipuè in Hypochondriacis & Enthusiastis, voce Conscientia, pro istà opinione vel imaginatione, Apostolus liberè utitur. Nobis omnino favet versio hujus Textus Arabica, quæ, loco Conscientiæ, cor vel mentem, sedem, scilicet, tam opinandi quam recte cognoscendi, ponit. Et tamen reconditæ Doctrinæ aliquid

quid sub hoc vocis, Conscientiæ, abusu latere certum est; monet nempe imbecilliores Christianos
Apostolus nè dum impersectam eorum & minus
claram rerum perceptionem nomine certæ & errare nesciæ Scientiæ sive Conscientiæ insignit,
istam autem vocem, persectam Scientiam reserentem, imminuentibus temperat attributis, ipsi intellectum debilem, dubium, huc & illuc vacillantem & paucissima adhuc capientem, pro isto
fælicitatis gradu, in quo pius & proficiendi avidus Christianus acquiescat, incauti arripiant, quin
potiùs omnem discendi ansam seduli captent, donec veram Scientiæ certitudinem adepti, Gratiam
à Deo etiam, plenamque Christi Salvatoris cognitionem beati indipiscantur.

Verba autem Textus nostri hæc sola continent, — "Recognovimus & Scientià falli ne-"scià certi sumus nos ipsos Christi Apostolos, "per totam nostram in terris conversationem, "omnia sine suco vel fraude peregisse, & inde "perpetuo & indelibato gaudio fælices frui-

d mur. svil igszkació

Capite verò secundæ hujus Epistolæ iv. Com. 2.

— Abdicamus occulta dedecoris, inquit Apostolus, atque in manisestatione veritatis commendamus nosmetipsos ad omnem Conscientiam hominum coram Deo, — i. e. "Nos tantà morum integritate, "tantà prædicandi solertià, tantà vitæ innocentià, nosmet ipsos omnibus extribuimus, ut nos tam vitæ quam Doctrinæ puritate, veros & fideles Dei Ministros, omnibus quibus super
"fideles Dei Ministros, omnibus quibus super"est ratio, certè & infallibiliter demonstravi"mus.

Proxima occurrit ista Sancti Pauli declaratio, Cap. v. Comm. 11. Scientes ergo terrorem Domini hominibus suademus, Deo autem manifesti sumus, spero autem & in Conscientiis vestris nos manifestos esse. — Quasi diceret, "Notitia illa quam de Ju-H "dicis dicii extremi terroribus habemus, nullis ominino dubiis debilitata, nos tanto ardore ad
promovendam peccatorum falutem excitat, ut
non possumus non Evangelium Christi per omnes Orbis Terrarum Regiones indefessi prædicare, omnésque ad pœnitentiam serio revocare, hoc novit Dominus Deus noster, hoc etiam vobis consque patescit, & vestra in hâc
causa cognitio adeo certa est & undiquaque
perfecta, ut inter vos nemo vel de laboribus nostris vel de integritate disputare pos-

In Epistola ad Timotheum prima, Cap. i. Com. 5. - Finis autem Pracepti eft Charitas ex Corde puro & bona Conscientia, & Fide non filta. - Quæ Sancti Pauli verba pluribus hæc volunt; "Chari-"tas Evangelica quæ Præceptorum omnium con-" Summatio eft, ex corde fincero & ponitente, ex cognitione recte fundata, & ab omni errore " aliena & fide diffimulationis omnis experte, & " altissimis radicibus firmata, oritur. Quæ cognitio, erroris expers, quam charitati Evangelica stabiliende necessaria sit, commate sequente probat Apostolus, - Quod, nempe, Aliqui ab his aberrantes conversi sunt in vaniloquium, volentes effe Legis Doctores, que Dignitas accuratiffimam cerum divinarum Scientiam poscit, nec tamen intelligunt, vel qua loquentum, vel de quibus affirmant. - Hinc etiam Com. 19. Timorheo fuo fnadet, - Uti militet in Ecclesia Dei militiam bonam, habens Bidem & bonam Conscientiam, quam quidam repellentes, circa Fidem naufragium fecerunt. - Unde discimus Fidem veram & bonam Conscientiam in piis à se invicem separari non posse; Fides enim ista ridenda est, vel potius ad incredulitatem remittenda, qua pro fundamento solam habet ignorantiam. Si quis autem vim istam animi internam qua de actionibus cum

cum agendi regula collatis, possit in utramque purtem infallibiliter determinare, vel Confcientiam fuam propriè dictam, non fummà colat industrià, ille ipfe in istis in quibus nondum fatis eruditus eft, Fidei nequaquam tenax effe possit, sed citissime vel prima vice amittat; Namque, ut Apostoli metaphoræ inhæreamus, Fides, Navis est, clavi loco est consummata Scientia, currente ventis secundis navi, necesse est, ut, si absit gubernaculum, in rupes vel in arenas incidat peritura. Corandum est itaque ut mysterium Fidei habeamus in Conscientià purà vel mente nullius dubitationis conscià, quod monet Apostolus Cap. hujus Epistolæ iii. Com. 9. Idémque vult in Epistolæ secundæ Cap. ii. Cam. 3. Dum gratias agit Deo suo cui inservivit à progenitoribus fuis. - Quali diceret, " Gratias ago " Deo, cui tam ipfe quam Patres mei, avi pro-4 avique, secundum mandata ejus verà & omuibus numeris perfectà in divinis rebus Scien-" tià freti & exercitati, fideliter infervierent.

Tandem autem Sanctus hicce Paulus in Epistolà ad Titum Cap. i. Com. 15. — Omnia munda mundis, inst, coinquinatis autem & insidelibus
nihil est mundum, sed inquinata sunt corum & mens,
& conscientia. — i. e. "Quicunque peccati se"
cibus inquinati sunt, quicunque insideles, diris cœlestibus cousque premuntur, ut illis etiam optima quæque fatale quiddam portant,
animæ autem corum ratione licet præditæ,
rationis regulis contradicunt, & intellectus etiam ubi rectissme formatur, & cognitione
infallibili indutus est, nihil proficit, ipsis einfallibili indutus est, nihil proficit, ipsis einim fatale est, videre & probare meliora, deteriora sequi.

Epistolæ ad Hebreos scriptor Lege Mosaica cum omnibus suis Typis & Cæremoniis, & Evangelio cum omnibus Officiis suis, sive fadere Operum

H 2

cum

d

i

cum sadere Gratia inter se invicem collatis de Judaorum Tabernaculo verba faciens, porrò mo-Cap. ix. net, - Tabernaculum iftud Figuram fuisse diebus Com. 9. & ifis adaptatam, in quibus & Donaria & Sacrificia, IO. que non poterant circa Conscientiam perfectum reddere servientem, offerebantur, - quibus nos docet verbis, Tabernaculum istud Judaicum cum Officiis & Cæremoniis in isto usitatis, Typicum quiddam & umbratile præsentibus retulisse, ad futura quædam majoris momenti denuo referendum; Ideóque ex ipsà Umbrarum & Typorum natura, offerentium mentes firma, certa aut perfectà rerum divinarum cognitione nequaquam im-Nec enim argumenta quibus non possit subesse falsum ex Typis & Umbris effingere posfumus, Quod tamen ex claris & evidentibus propolitionibus & rerum iplarum intuitu facillimum. Ipfa nimirum pretiocissima Sanguinis Christi oblatio quæ fub Hoftiis Aaronicis fubtegebatur Conscientiam ipsam, quod Typo impossibile suit, à malis operibus revera purgabat, - Com. 14. i. e. Animam Sanguinem Christi Patri suo offerentis tam ab-

> nusquam circa inferiora hæc & terrena impedimenta torquere in posterum pergeret, aut Operum, fine Fide languentium, & penitus inutilium, satageret. Quæ Apostoli sententia iterum confirmatur, Cap. x. Ubi, secunda vice, Sacrificia Lege præscripta & Typica cultoribus perfectis reddendis minime fufficere, hoc probat argumento, - Quod si iis à peccatis suis expurgati fuissent nullam haberent ultra Conscientiam pecceti, - i. e. Peccatorum in fe latentium, nondum remissorum sed expiatione adhuc egentium ulterius sibi conscii non fuissent, aut Sacrificia pro illis alia obtulissent; unde quando docemur, \_\_\_ Accedere ad Deum vero Corde in ple-

> nitudine Fidei, aspersi Corda à Conscientia mala.-

Nihil

folutis certisque boni notitiis adimplevit, ut se

Nihil aliud Intelligimus quam, si cor peccatoris Christi puro Sanguine aspergatur, eo omnia ista, quorum conscius sibi est peccata, sibi remissa esse certo certius sciat; exinde vero Fides ejus in Fiduciam in maximo illo Sacerdote Jesu Christo & in summo illo cujus Sacerdos est Deo, inconcussam, immutabilem sæliciter & auspicato crescit.

Hebraos iterum, Cap. xiii. Com. 18. his affatur verbis, — Orate pro nobis, considimus enim quia bonam Conscientiam habemus in omnibus benè volentes conversari. — h e. Orationum vestrarum participes sieri petimus, "Quia nos sirmam cer- támque Voluntatis divinæ Scientiam habere, dum honesta sola in hac vità producere discupimus, satis constat; Quandoquidem verò Deus concilia sua proficientibus sidelibus pates tesacere semper solet, nos etiam consiliorum istorum regulas secuti, vobiscum perpetuò ver- samur.

Eandem etiam fovet Sententiam fanctus Petrus Epistolà prima, Cap. ii. Com. 19. - Hac eft enim gratia, si propter Dei conscientiam suffinet qui tristitias, patiens injuste. - Christus autem Luca. Cap. 21. Com. 12. Discipulos suos præmonet, -Ante hac omnia injicient vobis manus suas & persequentur tradentes vos in Synagogas, & Custodias, trabentes ad Reges, & Prasides propter Nomen meum, Com. 16. - Trademini a parentibus & fratribus. à cognatis & amicis, & eritis odio omnibus bominibus propter Nomen meum. — Com. 19. — In patientia possidete animas vestras. - His Domini sui præmonitis præmuniti Discipuli se persecutoribus nunquam nisi patientià opposuerunt, nec de his semper queruli exclamarunt. At verò severioribus hisce mandatis humana natura maxime reluctabatur, Carnis & Sanguinis corrupti tumultus, non fine summis contentionibus vel Apostoli vel legitimi eorum successores perdomuerant.

muerant. Facile enim, quod infrunitæ naturæ suggerit Satanas ejúsque asseclæ, vel Imperator, vel Rex, vel inferioris subsellii Magistratus, ab Harmodio aliquo, Libertatis humanæ assertore, vel audaci Aristogitone sublatum iri, vel dolores suos persecutorum gloriam calumniis, vel mendaciis putidissimis obruendo, lenirent, vel Principum asperitate rebellibus armis fortiter repulsa Libertatem, quam dicunt suam, ipsi vindicarent; Periculofæ admodum & fatanicæ hujufmodi infinuationes, non nisi divina Gratia reprimendæ funt. Sin autem, Quæ dura imponeret Princeps ex merà impotentia patienter ferrent, Perduellionem interim animitus spirantes, res in meliorem partem nequaquam cederet; Sin verò solius Conscientiæ gratià, vel quod sic velle Christum certo scirent, nihil vindica, plurimis licet oblatis occasionibus, molientes, se sub malis ab extra irruentibus quibuscunque patienter gererent, id verò gratiam à Deo promereretur.

Ultimus autem idem Sanctus Petrus Epistolà primà, Cap. iii. Comm. 16. monet nos, -- In mansuetudine & reverentia Conscientiam habere bonam, &c. - Quibus verbis Christianos docet. Paratos effe ad satisfactionem dandam omni poscenti rationem de ea qua est in illis Spe & Fide. -Atque uti rectiùs hoc agerent, Rerum divinarum cognitioni vehementius insudare hortatur, unde perfectam adepti certitudinem, Fidei & Spei fux, non Verbis folum sed & Faltis, fanctitate, scilicet, & innocentia vitæ, rationem æquam & justam omnibus redderent, summamque istius Scientiæ qua eousque ducerentur excellentiam demonstrarent. Exinde porrò, Com. 21. discimus quod, - Non depositio sordium Carnis in Sacramento Baptismi nos salvat, sed Conscientia bona interrogatio coram Deo. - h. e. " Carnis folius mundities nos falutis compotes reddere non " potest,

potest, sed interna & spiritualis puritas, quando omnibus animæ rationalis sacultatibus in sublimiorem quandam persectionem actis, Nos nullius peccati nobis conscii sumus, nis quod immaculato Christi Sanguine abluatur, & cujus remissio Resurrectione ejustem Christi ultra omnem dubitationis aleam nobis consirmetur.

Hucusque novi Fæderis loca omnia ad Confcientiam directè referenda retulimus, inspeximus, explicavimus, quibus consona quædam ex aliis Scriptoribus supperaddere nulli supervaca-

neum videbitur.

1

Sapientiæ Salomonis author, Cap. xvii. Com. 11. Ægyptiorum in diris istis tenebris sepultorum formidinem describens, - Cum su propria mequitià timida, dat Toftimonium condemnata, femper autem prasumit sava perturbata Conscientia, observat. Quo loco, Conscientiam, vim istam animi internam qua de actionibus humanis in utramque partem infallibiliter determinat, referre, liquidò apparet; Nihil enim æquè peccatores damnat ac certa & cui non potest subesse falsum admissorum Scientia & Agnitio; Nihil æque homini in maligno polito folamini, ac perfecta & erroris expers innocentiæ propriæ notitia. Unde ad Demonicum Isocrates, — Es po ar mo andes adens auto ye owed nous. — Sic & Xenophon, - O de owed is auto Torned to Torned . - Cui istud ejustem authoris in Apologia pro Socrate confonum est, ubi de Socratis adversariis verba faciens, -- 'Avafan & monalus caurois ounces evas aoffenar. - Unde rectissime Hierocles de istiusmodi hominibus agens qui ea privatim faciunt quæ non nisi pudore affecti in apricum proferri vellent, - 'Ap' sir sosia eixor omoras is Deir, πορρωθέρω 38 autos της All nands owednosur, बेरोरे रेका कि में हैं देश में के कि उपासी के का महामांहाक ---

Pari modo & Sanctus Chrysostomus, Conscientiam vocat. - 'Adenasor Sinaslui, anapphonisor Sinaslui, reillu expnyocéta ni rnoorla, ni axputror. Cui consona profert Basilius Seleuciensis, - Exe รับชื่อง รัมสรอร, ชอ ชาเมลชีอิร หลีโท้ขอยอง หลัง แท้ หินั่งสิน. His congrua docet Cicero pro Milone, - Magnam vim habet Conscientia in utramque partem, ut semper pænam ante oculos versari putent qui peccaverint, & nihil timeant qui nihil admiserint. — Quibus respondent ista Seneca Epist. 43. - Vix quenquam invenies qui possit aperto ostio vivere, janitores Conscientia nostra non superbia opposuit. -- Idemque aliàs. - Bona Conscientia turbam advocat, mala etiam in solitudine anxia est & sollicita. Unde Horatius rectissime, - Hic murus aheneus esto, nil conscire sibi, nullà pallescere culpa, - & Juvenalis ætatis suæ mores corruptismos exagitans interrogat, - Quis nunc diligitur nifi conscius & cui fervens æstuat occultis animus sempérque tacendis? - Que omnia, & multo plura, quæ ad manum funt, prudentium dicta, nisi acceptà nostrà Conscientiæ definitione, in cassum proferuntur.

Quod suscepimus tandem satis superque probatum dedimus; Ex antedictis autem tria hæc

deducamus Corollaria?

<sup>1</sup>º. Nullum omnino Fundamentum habere Conscientiam humanam praterquam verbum Dei, verbum hominibus in Scripturis revelatum. Hoc principium in initio posuimus, hoc iterum in Scenam producimus. Naturalis quæ dicitur, Conscientia vel innatis quibusdam & animo coævis principiis constat; qualia sunt esse Deum, animam esse immortalem, &c. quorum supra meminimus. Principia tamen hæcce, succrescente ratione, & perpetua prudentiorum conversatione stabiliuntur indies

indies & confirmantur; vel constat Opinionibus variis ab eadem conversatione illapsis, que non nisi umbram quandam & evanidam Conscientia veræ imaginem habent. Verbum autem Dei, quod quoad credenda & agenda veritates æternas folas proponit, fundamentum tale Christianorum Conscientiæ præbet cui summa cum certitudine & securitate inniti possit. Cujus verbi quò penitins homines reconditæ Sapientiæ Thefauros ferutantur & iifdem impallescont, 'ed ulterins in Scientia rerum & exinde in Conscientia provehuntur, deinde verò omnia ad falutem necessaria provectiores illi Christiani adeo perfecte callent, ut si fensibus externis subdi possint, clara minus apparerent. Hujusmodi Christianus quæcunque fua facta, quæcunque dicta sua ad normam utam applicandi capax est, & exinde tale judicium cui error subesse non potest, efformandi. meliore, perfectiore, latius evagante Conscientià beatus fruitur, nec potest ipsa ex ejus pectore ullis fidiculis extorqueri. E contrario autem, infans & infirmus Christianus, qui nondum prima suæ professionis elementa exhausit, qui in Legibus divinis extraneus est, & solius Lacis capax hic minore & minora fola capiente Conscientià oneratur; pauca novit, in paucis rectus adhuc, aut recte institutus evasit; in his quæ novit Conscientiam habet, & quousque certa imbutus est Scientia, eousque recte de dictis factisque suis determinare potest, in aliis rebus hæsitat, dubitationibus innumeris exercetur, & an benè an vero malè fecerit, distinguendi regula nondum penitus intellecta, nullus novit. Unde fatis patet quòd, gliscente Scientia promovetur Conscientia, deficiente deficit, quo plura quis capiat eo illustriore utitur Conscientia, atque indies in digerendi, conferendi, judicandi, concludendi facultate proficit. 2. Ex

2º. Ex facris & folis Scripturis omnia Attributa proprie & absque dubio Conscientiæ Christianz debita extraximus; Ea verò sunt quod bona, quod mala, quod cauterio inusta esse posfit; De reliquis que sæpe ab incautis Conscientiæ affricantur Epithetis titulifve, altum ubique filent Scriptores facri. Bona Conscientia, in qua Textus noîtri author tantoperè gloriatur, est a-Rionum suarum tam indubitata cognitio, tamque auspicata, sida licet, cum regulis Scriptura collatio, ut non possit nisi in meliorem partem ullatenus determinare, & Christianum secum vel de actionibus vel de intentionibus suis disceptantem à reatu voluntario innocentem pronunciare, & exinde mentem fincere lætam & mordacibus omnibus solutam curis exhibere. E diverso verò, Conscientia mala est que dum eadem certitudine dicta vel facta sua cum regulis prædictis confert, semper in deteriorem partem concludit; Hominem verò in interiorem animi sui statum accuratius inspicientem ad se peccati hujus vel alterius & malitiz interna reum peragendum fumma quadam & irrelistibili violentià adigit, unde laniatus isti & ictus, nusquam à misero peccatore tolerandi, oriuntur.

Hinc etiam sequitur, omnia ista de Conscientia dubia, scrupulosa, tenella, erronea, à casuistis, quos dicimus, tradita, nugacia esse sestimantium hominum deliramenta, quæ Reverentia Scholasticorum Romanensium constata, nobis, omnibúsque sanioris Doctrinæ vel Disciplinæ desensoribus, plurimum negotii nequicquam dederunt. Unde etiam quæ de libertate Conscientia, vel de libertate tenellis Conscientiis concessa vel concedenda dicuntur, nihil omninò significare patet. Conscientia enim, quæ valgò audit, ut plurimum pura puta ignorantia est, cujus sautores veræ Conscientiæ hostes esse perversissimos prudentiones sacile sentiunt. Quis

Quis namque homines, nisi omni virtute destitutos, ab agnitione veri Dei, vel à Gratiz divinz incrementis deterrere potis est? Si vitam ago laboriofam & plurimum cognitione insudo, Quis hominum à me cognitionem acquisitam auferre valebit? Hæc novi, hæc noscam, usque dum vel mors studiis meis finem imponat, vel iratus Deus animæ rationalis mihi facultates eripiat. Nostrates autem dum Libertatem Conscientia deprædicant, solam Opinandi Libertatem appetunt, no- Free menque sibi tali libertati aptum veteratores isti Ahink vaferrimi assumunt, & privilegia bonis omnibus ers, Angl. perpetuò execranda, sub hoc Titulo aucupantur. Hinc non pauci fictitie Romani Papa authoritati quotidie subscribunt; Plurimi se ab Ecclesia Anglicana Communione, variis agitati infomnils, impiorumque Politicorum offuciis deliniti, cum bonorum quorumcunque offensione, abeunt, excecedunt, evadunt, erumpunt. Plures autem in Tremulorum, Anabaptistarum, Socinianorum, Arianorum, Deiftarum, Atheorum Caftra indies tranfeunt, & totum Religionis Christianæ systema inter Epicuri porcos Satanæque emissarios vilescit, & omnibus quibuscunque cunicalis subruitur; Dum sub tenella Conscientia tegmine, florentes Gigantum & Hypocritarum congregationes suaviter delitescunt.

Non vera autem est Conscientia, non vis ista animi interna qua de actionibus cum verbo Dei collatis possit in utramque partem infallibiliter determinare, quæ miseros in tot mala præcipites trahit. Aliqui sunt qui, velint, nolint, Conscientiam habent; Multa fortean rectè sciunt, sed satalis ista cognitio malam creat Conscientiam; Et quousque se extendere pergat eousque possessorem gravius damnat infælicem; Miserabili verò homuncioni Conscientiam cauterio inurit vindex Deus; De talibus loquitur Apostolús in E-

pistolà ad Timotheum prima, Cap. iv. Comm. 2. in postremis autem temporibus, inquit, exurgent quidam mendacia in hypocrisi proferentes, Conscientiam habentes cauteriatam, - Ubi Sanctus Paulus proculdubio, in Gentium libris exercitatissimus, ad Consilium istud Herculi Hydram Lernaam aggresso à cauto ejustem tocio Iolao datum alludit; Quum enim resecto uno ex quinquaginta monstri capitibus, duo ex focundo vulnere capita statim repullutarent, Iolaus cauterio adducto, Herculi fuafit ut isto vulnera data immediate inureret; Quo stratagemate prodigiosa ista cessit fertilitas, & Hydra capitibus orbata expiravit; Hoc modo etiam Hypocritarum, quorum linguæ mendaciorum nimium quantum tocunde funt, Conscientiam cauterio inurit Deus; Hypocritas nempè istos, ab ulteriore & proficua veritatis agnitione deterret, coercet, adeò ut dum se mendaciis fingendis dedant, ab ipsis, verum, vel intensissimis studiis eruendi, facultatem totam adimit; Hinc ipfi, cum Mulierculis alibi notatis, Semper difcentes ad veri notitiam nunquam pervenire possunt. Adeoque in iplis etiam ista Isaia prædictio in Matt. xiii. effectum erumpit, - Audientes namque audiunt, sed nequaquam intelligent, & videntes vident, sed non discernant, induratum enim est cor hujus populi, aures autem eorum ingravescunt, & oculi eorum occacantur, ne unquam oculis suis videant vel auribus audiant, vel corde intelligant & convertantur & ipfe eos sanarem. Nec mirum est si hi tot pænis spiritualibus obsessi fidem Christi abdicarent, Præceptorum divinorum obedientiæ renunciarent, spiritubus seductoribus aures præberent, exinde verò zelo sacerrimo optimaque intentione simulatis, perditissimi veritatis hostes reipsa Deperdità autem, qua antea fruebantur, certà veritatis cognitione, & à Scientiæ incrementis abscissi & obserati, errores erroribus,

14, 15.

bus, peccata peccatis obtegere nè perpluant, necessitate quadam satali adiguntur; Et dum innumera in vulgus disseminant mendacia, Revelationes quasdam Divinas, & per plurimas ztates Mysteriis nescio quibus inextricabilibus involutas, veritatis præ se ferunt. Hæc omnia nostris hisce temporibus probata miseri videamus.

3º. Discamus hinc, omnes iftos cujuscunque generis sunt, qui se à vere & incorrupte Ecclese Societate, fine justa, & à prudentissimis agnità causa, divellunt, non Conscientia ductos abire, sed vanis & in superbia solà tundatis opinionibus, sedulà hypocritarum vafritie circumduci, atque errare non perfecta actos Scientia, sed deploranda & pene deploratà ignorantia. Isti enim, qui abusu verborum, Casus Conscientia, nuncupantur, revera Casus Ignorantia dicendi funt; Dubia ista omnia, scrupuli omnes quibus exercitati torquentur, ignorantiæ summæ origines debent. Ignorantia enim, dum absente gratia Dei plures opprimit, eos, æquè ac Scientia charitate exuta, vana quidem de se opinione & stupendà arrogantià in-Hinc qui nihil omninò nisi carnale quid fapiunt, se tamen Diaconis, Presbyteris, Episcopis quibuscunque multo sapientiores autumant, & Legibus tam divinis quam humanis undiquâque spretis effrænem quælibet agendi ambiunt licentiam. Ignorantià solà obsessi, at Lumine, uti perhibent, interno, seu potius Damone nescio quo meridiano. agitati in scelerum omne genus quotidiè prorumpunt; Leges Civiles, Ecclesiasticas flocci faciunt, Officia Deo, Ecclesia, Magistratibus debita susque deque habent; Ipsi verò, dum quid agant nesciunt, Omnes Antichristi Characteres fibi vendicant; Thronum nempe Dei ascendunt, & coeptis modo faveat fortuna, similes erunt altissimo. Conscientiam quam habent, implumem, nimirum & pusillam

pufillam Scientiam polluunt, vividam & florentem, quam non habent, habere fe somniant, & dum reipsa ceci cecos fequuntur ductores, pereunt miserabiles. Atqui dum vivunt maxima quæque quali sibi Jure nescio quo naturali debita usurpant. Presbyterorum, Episcoporum, Magistratuum cujuscunque ordinis Cenfores fe & Judices constituunt, his, quibus Legibus imperent, illis quibus methodis Christi mysticum Corpus regant instruántque, Ipsi scilicet omnis Authoritatis, sive spiritualis, sive temporalis fontes & scaturigines, dictatorio more præscribunt. In institutiones Christi & Apostolorum; In jura antiquissimæ purissimæque Ecclesiæ Conscientiæ obtutu audaces involant, Episcopalem, ab ipso Christo deductam potestatem, ubicunque possunt diruunt, eliminant; Manuum Episcopalium impositione, ad Christi vel Ecclesiæ Ministerium nequaquam evocati, consecrati, Ecclesiam tamen docendi, regendi, subvertendi sibi arrogant potestatem; Pseudo-Baptismum, Pseudo-Synaxin, spiritu ducti Anti-Christiano, decipi volentibus ministrare præsumunt, & sic tandem dum Pseudo-Christiani miselli, à Schismaticis suis seductoribus panem perunt, lapidem accipiumt, dum pisces vellent, Scorpionibus vescuntur. Et ne quis præcipiti eorum licentiæ frænum injiceret, ubicunque conjurant rebelles, aut perduelles congregantur, in ipsorum partibus Papicolas, Presbyterianos, Independences, Anabaptistas, Tremulos, Enthusiastorum omne genus invenire eft. Obtentà Conscientia, Templa veri Dei prosternunt, Altaria diruunt, Vestimenta Officiis divinis dedicata polluunt, Scripturas Sacras, Liturgicos Ecclesiæ Libros dilacerant, conspurcant, vel in flammas projiciunt, Episcopos capite diminuunt, Reges ipsos Dei un-Dei vicem tenentes obtruncant, Procerum, Magistratuum, Fratrum sanguinem ad instar fluviorum, immanes effundunt; Tantum fillitia potuit

tuit Conscientia suadere malorum. Quos fructus hac agendi quicquid homines efficanati vellent, habuit libertas, summa licet authoritate concessa, siccis oculis aspicere nulli possumus. Quantam Deus ille sapientissimus populo suo Israelitico concessit, quicunque sacra Moss & Prophetarum volumina consultum eunt, facilè observabunt; Quid in hac causa Imperatorum Regumque sanctissimi statuerunt, Juris Civilis consulti probè norunt, & quamvis serrei oris homines, aliud nostratibus impudentissime oggamniant, venia erroribus concessa pessimos semper essectus sortita est. Malis nostris summum dedere incrementum, & Schismaticorum Greges, & Hareticorum Turbas, & Atheorum Hæterias horrendum in modum &

auxerunt, & confirmarunt.

Absit, Viri, Patres, Fratrésque in Christo plurimum Reverendi! Absit à nobis, Ecclesiæ Dei quem proprio sibi sanguine redemit, legitimis, sub Episcopo nostro Reverendissimo, Pastoribus, ut hujusmodi propagandi errores licentiam calculo nostro approbemus, vel Sapientiam istam terrenam, quasi in publicum, vel Ecclesia, vel Regni, vel Regis bonum tenderet laudibus indebitis efferremus. Det suprema Potestas omnibus quafcunque vult Libertates, Schismaticis, Hareticis, Atheis, optima quaque credula expectans, nullis tamen aliorum felicioribus successibus confirmata, indulgere pergant, nostrum non est nosmet eorum Authoritati vi & armis opponere; non pauci tamen inter Judaorum Reges, pii quidem Deoque inter plures grati, qui in Lucis Montiumque jugis sacrificantibus, locisque ipsis tali cultui dedicatis, at Lege Dei prohibitis, faciles industere. Non autem hæc tacitus præteriit Hezekias, non Josias, charissima Deo capita, quin zelo fervidiore illuminati, honorem Dei, populique reformationem accuratius promovebant. Noftrum

Noftram est Gregem Christi nobis commission refte instituere, iftis Oracula Dei, non Politicorum, Libertinorum, Atheorum, Hareticorum, Schifmaticorum venenata Axiomata proponere; nofrom eft Principiorum nostrorum veritatem nullius addicti jurare in verba Magistri stabiles in Fide, in Doctrina, in bonis Operibus, in Difciplina quantum in nobis eft, omnibus demonfrare ; nofteum est errores tam Ecclesiasticos quam Civiles quolcunque virgulà censoria notare, refutare, immo & acrioribus verbis infectari, criminibus indulgere, connivere nullis, fed Patrum Antiquorum, Prophetarum, Apostolorum, ipfins Chriffs vestigiis inharentes, Vita irreprehenabiles, Doctrina invariabiles, in peccantium vitiis reprehendendis, cujuscunque demum generis funt increpidi : nullorum ante pedes offendicula. projecionus. His demum methodis piis omnibus, chari, utiles, venerandi, recidiva quadam fælicitate florebimus. Conscientiam bonam, Conscientiam indies fortiorem, auctiorem habebimus. confervabimus: & infucatam nobis Gloriam latitiamque optatam dabit Gonscientia nostra Testimonium. Quod faxit Deus ! Amen. day

## feiremas. Det lamena Parelas offinbas qual econque vult liter brok staffer cir, Hiroricir, sibon, optima come of the constant parelana, nume

Just publish'd

A Sermon preach'd in the Parish-Churh of St. Mary Woolwich in Kent, on May 29. 1715, being the Day of Thanksgiving for putting an End to the great Rebellion, and for the Restauration of the KING and the Royal-Family. On 2 Sam. xix. ver. 11. And King David sent to Zadock and to Abiathar the Priests, saying, Speak unto the Elders of Judah, saying, W by are ye the last to bring the King back? (seeing the Speech of all Israel is come to the King even to his House.) By Sam. Asplin, M.A. Curate of Woolwich.

morpholinist sold and is a series of the ser